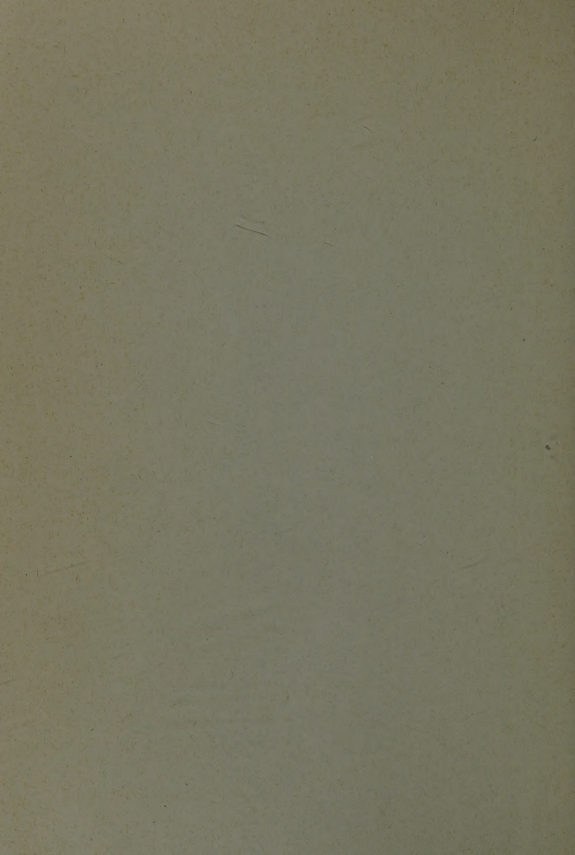
## DER MAROKKANISCHE DROGENHÄNDLER UND SEINE WARE

VON

HELGA VENZLAFF



FRANZ STEINER VERLAG GMBH WIESBADEN 1977



#### HELGA VENZLAFF

# DER MAROKKANISCHE DROGENHÄNDLER UND SEINE WARE

## AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN UND DER LITERATUR

# VERÖFFENTLICHUNGEN DER ORIENTALISCHEN KOMMISSION

BAND XXXI

## DER MAROKKANISCHE DROGENHÄNDLER UND SEINE WARE

EIN BEITRAG ZU TERMINOLOGIE UND VOLKSTÜMLICHEM GEBRAUCH TRADITIONELLER ARABISCHER MATERIA MEDICA

VON

HELGA VENZLAFF

MIT 18 ABBILDUNGEN UND 1 KARTE



FRANZ STEINER VERLAG GMBH WIESBADEN 1977

#### Venzlaff, Helga

Der marokkanische Drogenhändler und seine Ware: e. Beitr. zu Terminologie u. volkstüml. Gebrauch traditioneller arab. Materia medica. – 1. Aufl. – Wiesbaden: Steiner, 1977.

(Veröffentlichungen der Orientalischen Kommission; Bd. 31) ISBN 3-515-02602-9

#### Alle Rechte vorbehalten.

Ohne ausdrückliche Genehmigung des Verlages ist es auch nicht gestattet, das Werk oder einzelne Teile daraus nachzudrucken oder auf photomechanischem Wege (Photokopie, Mikrokopie usw.) zu vervielfältigen. Als Habilitationsschrift auf Empfehlung der Philosophischen Fakultät der Johannes Gutenberg-Universität Mainz, gedruckt mit Unterstützung der Deutschen Forschungsgemeinschaft © 1977 by Franz Steiner Verlag GmbH, Wiesbaden. Satz u. Druck: J. J. Augustin, Glückstadt Printed in Germany

#### VORWORT

Wenn ich der vorliegenden Arbeit, meiner Habilitationsschrift, Worte des Dankes vorausschicken möchte, sollen es zuallererst auch Worte des Gedenkens sein: des Gedenkens an zwei Verstorbene, an Ernst Rackow und Prof. Dr. Helmuth Scheel, der eine erster Assistent, der andere erster Direktor des Seminars für Orientkunde in Mainz.

Ernst Rackows große Liebe zu Nordafrika, seine Forschungsarbeiten zur Volkskunde Marokkos und seine farbigen mündlichen Reiseberichte haben bereits zu Anfang meines Studiums den Wunsch nach eigener wissenschaftlicher Arbeit im gleichen Gebiet geweckt.

Daß diese prägende Anregung zur Wirklichkeit werden konnte, verdanke ich Helmuth Scheel, der nicht nur die fachlichen Grundlagen legte, sondern mir bis zu seinem Tode beständige Förderung und väterliche Fürsorge zukommen ließ. Er sorgte u.a. auch für die Finanzierung meiner ersten selbständigen Forschungsreise nach Marokko.

Als seltenes Glück empfinde ich, daß wissenschaftliche Förderung und fachlicher Rat, verbunden mit menschlicher Anteilnahme, mir in gleicher Weise auch von meinen beiden anderen Lehrern am Seminar für Orientkunde, Prof. Dr. Heribert Horst und Prof. Dr. Johannes Benzing, zuteil wurden. Ihnen beiden sei an dieser Stelle sehr herzlich gedankt.

Zu danken habe ich außerdem Prof. Dr. Hans-Rudolf SINGER (Auslandsund Dolmetscherinstitut Germersheim), der mir bei der Niederschrift marokkanisch-arabischer Termini mit wertvollen Hinweisen und ergänzenden Korrekturvorschlägen sehr geholfen hat.

Für ihre Hilfe bei der schwierigen wissenschaftlichen Identifizierung verschiedener Drogensubstanzen bin ich Prof. Dr. Klaus Stopp (Pharmazeutisches Institut Mainz) und Prof. Dr. Helmut Venzlaff (Bundesanstalt für Bodenforschung Hannover) zu großem Dank verpflichtet.

Schließlich muß ich meinem Mann, Dr. Volkmar VENZLAFF, Dank sagen, der mir nicht nur bei der Feldforschung in Marokko eine große Hilfe war, sondern auch alle notwendigen chemischen Analysen zur Drogenbestimmung vorgenommen hat.

Der finanziellen Unterstützung der Deutschen Forschungsgemeinschaft endlich ist es zu danken, daß ich die Arbeit nunmehr gedruckt vorlegen kann.

## INHALTSVERZEICHNIS

| Vorwort                                                                                                                                                                                     | V                                      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| Transkription                                                                                                                                                                               | VIII                                   |
| Teil I:                                                                                                                                                                                     | 1                                      |
| Einführung     Die Märkte im Mittleren Atlas     Die Drogenhändler                                                                                                                          | 1<br>3<br>7                            |
| a. Ausstattung b. Ware c. Kundschaft und Verkaufsvorgang                                                                                                                                    | 8<br>11<br>13                          |
| 4. Der $fq\bar{e}h$                                                                                                                                                                         | 16<br>21<br>24                         |
| Teil II:                                                                                                                                                                                    | 29                                     |
| Drogen pflanzlicher Herkunft     Drogen tierischer Herkunft     Drogen mineralischer Herkunft     Sonstige Substanzen     Drogenmischungen                                                  | 31<br>145<br>183<br>201<br>209         |
| Literaturverzeichnis Index arabischer Worte Index der wissenschaftlichen Pflanzen-Namen Index der wissenschaftlichen Tier-Namen Index der Mineral-Bezeichnungen Verzeichnis der Abbildungen | 217<br>227<br>240<br>243<br>244<br>245 |

#### TRANSKRIPTION

#### Konsonanten:

Der allgemein üblichen Umschrift entsprechen die Zeichen:

 $\dot{z}$ ,  $\dot{b}$ ,  $\dot{t}$ ,  $\dot{z}$ ,  $\dot{h}$ ,  $\dot{h}$ ,  $\dot{d}$ ,  $\dot{d}$ ,  $\dot{r}$ , z,  $\dot{s}$ ,  $\dot{s}$ ,  $\dot{s}$ ,  $\dot{q}$ ,  $\dot{t}$ ,  $\dot{z}$ ,  $\dot{s}$ ,  $\dot{q}$ ,  $\dot{t}$ ,  $\dot{q}$ ,

Hinzu kommen: r = emphatisches r; l = emphatisches l; g = stimmhafter, palataler Verschlußlaut (deutsches g).

Konsonanten, die in kleinen Buchstaben über der Zeile stehen, z.B. -m, bezeichnen reduzierte Laute.

Das Zeichen inach einem Konsonanten zeigt eine vokallose Silbe an.

#### Vokale:

a =mittleres a

å = zwischen a und offenem o

ä = zwischen a und offenem e (nicht deutsches ä)

e = geschlossenes e (entspricht annähernd offenem deutschen i)

i = mittleres i

o = sehr geschlossenes o

 $\varrho = \text{offenes \ddot{o}}$ 

u = mittleres u

σ = Mittelzungenvokal unbestimmter Qualität (labialisiertes e)

đ, ť, ť, etc. = lange betonte Vokale

 $\acute{a}$ ,  $\acute{i}$ ,  $\acute{u}$ , etc. = betonte Vokale mittlerer Dauer

-a, -i, -u, etc. = überkurze Vokale (reduzierte Kurz- oder Halbvokale, Sproß-vokale)

ai, au = Diphthonge

Alle in der Arbeit zitierten Wörter aus der klassisch-arabischen und der hocharabischen Schriftsprache werden im Transkriptionssystem der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft wiedergegeben.

### TEIL I

#### 1. EINFÜHRUNG

Marokkanische Stammesmärkte haben seit alter Zeit eine starke Anziehungskraft auf europäische Reisende ausgeübt. Ihre folkloristische Eigenart wird in zahlreichen Reisebüchern beschrieben und in modernen Bildbänden auch fotografisch ausgewertet.

Daneben gibt es seit einigen Jahrzehnten eine große Anzahl wissenschaftlicher Untersuchungen. Es sind das in der Hauptsache Aufsätze, die sich mit der Funktion und sozialen Bedeutung der Märkte befassen. Rar sind jedoch detaillierte Darstellungen der einzelnen Handelszweige. Warenlisten, Beschreibungen der gehandelten Objekte, terminologische Aufzeichnungen fehlen nahezu vollständig. Zu den wenigen Ausnahmen gehört eine Arbeit des Engländers Walter Fogg, die sich mit dem Warensortiment eines einheimischen Drogenhändlers beschäftigt. Der Verfasser hat im Jahre 1937 Nord-West-Marokko bereist und auf einem Stammesmarkt Proben der Heilmittel eines "folk-doctor" eingekauft. Dazu hat er die arabischen Bezeichnungen der Substanzen notiert und ihre vom Verkäufer erfragte Gebrauchsanwendung. Mit einer kurzen Drogenbeschreibung und der in England vorgenommenen wissenschaftlichen Bestimmung wurden "The Wares of a Moroccan Folk-doctor" 1941 als Aufsatz in der Zeitschrift FOLK-LORE publiziert¹.

Diese kleine, dreißig Seiten umfassende Arbeit ist umso wertvoller, als sie einen Handelszweig betrifft, der in zunehmendem Maße an Bedeutung verliert. Ein halbes Jahrhundert französischer Herrschaft hat in Marokko einen kulturellen Wandel eingeleitet, der sich vorläufig zwar vorwiegend in den großen Städten bemerkbar macht, in absehbarer Zeit aber auch die ländlichen Gebiete verändert haben wird. Speziell der Drogenhändler alten Stils hat wenig Zukunftschancen.

Welche bedeutende Rolle er heute noch auf den Märkten des Landesinnern spielt, konnte ich im Gebiet des Mittleren Atlas beobachten. Auf einer Studienreise zu den Beni Mgild-Berbern im Jahre 1964 fielen mir beim Besuch ihrer Märkte die zahlreichen Händlerzelte auf, in denen Drogen feilgeboten wurden. Es fanden sich nicht nur die von Fogg beschriebenen Mittel wieder, sondern eine solche Reihe weiterer Artikel, daß ich mich zu einer allgemeinen Bestandsaufnahme entschloß. Auf drei anschließenden Reisen in den Jahren 1965, 1967

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> FOLK-LORE. A Quarterly Review of Myth, Tradition, Institution & Custom. Vol. LII, No. 4, S. 273–303, London 1941.

und 1968 versuchte ich, eine möglichst komplette Sammlung zu erwerben. Neben der Aufnahme aller gebräuchlichen arabischen und berberischen Termini galt mein Hauptinteresse der Verwendung der Drogen. Zu diesem Zweck wurden nach den Händlern Privatpersonen aus den verschiedenen ethnischen und sozialen Schichten der Gegend befragt. Es kam mir darauf an, festzustellen, wieweit die einzelnen Mittel in der Bevölkerung bekannt sind, in welchem Maße sie genutzt werden, wer als Abnehmer in Frage kommt und in welchen Lebensbereichen sie Anwendung finden.

Das Ergebnis der Untersuchung soll im Folgenden dargestellt werden.

### 2. DIE MÄRKTE IM MITTLEREN ATLAS

9 Straßenkilometer südöstlich von Meknès مكتاس und 78 km südwestlich von Fès فاس liegt am Nordrand des Mittleren Atlas in 1200 m Höhe der kleine Ort Azrou ازرو. Seine Lage am Schnittpunkt der Routen Fès—Marrakech hat aus dem ehemaligen Berberdorf in kurzer تافيلالت und Meknès-Tafilalt مراكش Zeit eine Stadt von 14000 Einwohnern gemacht<sup>2</sup>. Die Bevölkerung besteht neben Arabern verschiedener Herkunft und einigen wenigen Juden und Europäern zum überwiegenden Teil aus Angehörigen der Beni Mgild, einer berberischen Stammeskonföderation von vielleicht 80000 Menschen<sup>3</sup>. Das Territorium der Beni Mgild umfaßt ein Gebiet von schätzungsweise 10000 Quadratkilometern, es reicht in Nord-Südrichtung etwa vom Städchen Agourai أكوراي bis zum Oberlauf der Moulouya مله ية, in Ost-Westrichtung von der Gegend um Timhadite عحضيت bis El-Hammam المتاء. Existenzgrundlage der meisten Stammesangehörigen ist die Viehzucht. Als Wanderhirten leben sie mit ihren Schaf- und Ziegenherden in den Sommermonaten auf den Atlashöhen, in den Wintermonaten ziehen sie sich in die tiefer gelegene Ebene zurück. Daneben wird in zunehmendem Maße Feldbau getrieben<sup>5</sup>.

- <sup>1</sup> Um Verwirrungen zu vermeiden, werden alle in der Arbeit vorkommenden Ortsbezeichnungen in der Schreibweise wiedergegeben, wie sie auf französischen Landkarten gebräuchlich ist. Daneben wird jeweils bei der ersten Erwähnung eines Namens die arabische Form angegeben.
- <sup>2</sup> Die Angaben über die Einwohnerzahl schwanken erheblich. Die Differenzen in den verschiedenen Quellen sind wohl im wesentlichen auf den raschen Bevölkerungszuwachs der Stadt zurückzuführen. Bei einer 1936 erfolgten Zählung hatte Azrou 3426 Einwohner, 1960 dagegen wurden 14143 gezählt (s. Beaudet, 1969, S. 71). Allerdings liegt der Verdacht nahe, daß bei den Zählungen von unterschiedlichen Voraussetzungen ausgegangen wurde.
- <sup>3</sup> Auch diese Zahlenangabe muß mit einer gewissen Vorsicht zur Kenntnis genommen werden. 1936 wurden insgesamt 42963 Beni Mgild gezählt. 1960 registrierte man 80318; die Kopfzahl hätte sich damit in knapp 25 Jahren fast verdoppelt eine nicht sehr glaubwürdige Zuwachsrate (Beaudet diskutiert diese Zahlen auf S. 28f).
  - <sup>4</sup> Zur genaueren Information sei auf die Arbeit von Beaudet, 1969, verwiesen.
- <sup>5</sup> Eine Klassifikation des Nomadismus der Beni Mgild soll hier nicht gegeben werden. Drei Beispiele für die verwirrende begriffliche Vielfalt: Célérier spricht 1927 von "transhumants"; Merner bezeichnet die Beni Mgild als typische "Bergnomaden", 1937, S. 57ff; Beaudet legt sich auf "semi-nomade" fest, 1969, S. 16.

Darstellungen der Wanderwege der Beni Mgild finden sich bei HARRIS, 1897, S. 640/641 und bei CÉLÉRIER, S. 60, Stammeskarten und graphische Darstellungen verschiedener Art bei BEAUDET.

Traditionelle Behausung der nomadisch lebenden Beni Mgild ist das schwarze Zelt, berb. tahámt, pl. ihamán, arab. híma خينة, das aus einem Gemisch von Ziegenhaar und Schafwolle gewebt wird<sup>6</sup>.

Die seßhaften Beni Mgild dagegen leben in der Hauptsache vom Getreideanbau, halten aber auch in geringerem Umfange Vieh. Sie wohnen in kleinen rechteckigen Flachdachhäusern, berb. taddart, arab.  $d\bar{a}r$ , die aus luftgetrockneten Lehmziegeln errichtet werden. Solche festen Wohnstätten kommen als Einzelgehöfte vor, als Weiler oder als dörfliche Ansiedlungen? Die einzige "Stadt" im Stammesbereich ist Azrou.

Von zentraler Bedeutung für das Gemeinschaftsleben des Stammes sind die Wochenmärkte, die von Arabern und Berbern son, pl. swāq سواق, pl. swāq سواق, genannt werden. Hier treffen sich Angehörige der verschiedenen Stammesteile, begegnen sich Nomaden und Seßhafte.

Jeder  $s\bar{o}q$  hat seinen festen Platz und findet an einem bestimmten Wochentag statt. Die Orte sind so ausgewählt, daß jede Stammesgruppe wenigstens einen der Märkte in erreichbarer Nähe hat; die Marktage sind in einer Reihenfolge festgelegt, die Verkäufern und Käufern die Möglichkeit gibt, nach Wunsch mehrere  $sw\bar{a}q$  nacheinander zu besuchen. Diese Märkte sind nicht nur für den Warenaustausch zwischen Stadt und Land und als Versorgungszentren der ländlichen Bevölkerung wichtig, sie haben eine ebenso bedeutende gesellschaftliche Funktion. Da von allen Familien zumindest ein Mitglied einmal pro Woche den  $s\bar{o}q$  besucht, ist der Markt das ideale Kommunikationsmedium. Neuigkeiten privater wie politischer Art erreichen in kürzester Zeit auch das entfernteste Nomadenzeltlager. So werden z.B. Einladungen zu einer Beschneidungsfeier am Markttag ausgesprochen, ebenso aber auch administrative Verordnungen bekanntgegeben. Am Markttag sind regelmäßig die Stammesautoritäten anwesend, denn amtliche und zivilrechtliche Angelegenheiten erledigt man grundsätzlich beim Marktgang.

- <sup>6</sup> LAOUST beschreibt diesen Zelttyp sehr eingehend und bringt gleichzeitig eine große Anzahl sprachlicher Belege. Der übliche Singular für "Zelt" ist danach aham (1930, S. 154ff), doch geben die Beni Mgild durchweg die Femininform tahamt an.
- <sup>7</sup> Die verschiedenen Haus- und Gehöftformen werden von Laoust ebenso ausführlich wie grundlegend beschrieben in HESP'ERIS 1932, S. 115–218; zur Terminologie s. S. 181ff. Taddart ist berberisiert von arab.  $d\bar{a}r$ , ein Wort, das in Marokko emphatisch, also  $d\bar{a}r$  فيار, gesprochen wird (dazu u.a. Brunot, 1952, S. 456).
- <sup>8</sup> Das in ganz Marokko in gleicher Weise verwendete Wort bezeichnet nicht nur die beschriebenen Wochenmärkte, sondern, wie bei Brunot, 1952, S. 386 zu lesen ist "soit marché hebdomadaire en plein vent, soit rue marchande, soit rue dans laquelle se groupe une corporation". Den Plural swāq hört man nie ohne Artikel, der das Wort in laswāq verändert; nach Brunot kommt dabei die ältere Form 'asyāq zum Vorschein. Lévi-Provençal zitiert als Plural lěsuāq, 1922, S. 219. Belege für die Übernahme des Wortes ins Berberische finden sich bei Laoust, 1920, S. 262; Biarnay, 1917, S. 188 (Rif); Loubignac, 1925, S. 510 (Zaïan); Mercier, 1937, S. 162 (Ait Izdeg); Destaing, 1938, S. 179 (Soûs).

Wie wesentlich die Stammesmärkte für das Gruppenbewußtsein sind, läßt sich an der Tatsache erkennen, daß jeder Beni Mgild anzugeben weiß, welche Märkte von den eigenen Stammesangehörigen besucht werden und welche von denen der Nachbarstämme — über die Größe des Stammesgebietes oder seine Abgrenzung dagegen weiß kaum jemand brauchbare Angaben zu machen.

Die Märkte der Beni Mgild bilden den Hintergrund der vorliegenden Arbeit. Alle Erhebungen, die den Warenbestand der Händler betreffen, alle substantiellen Informationen zur einheimischen Drogenkunde, ebenso die Termini technici und das gesamte fotografische Material stammen von dort und haben für das beschriebene Gebiet allgemeine Gültigkeit. Daß die Ergebnisse darüberhinaus für weitere Stammesgebiete des Mittleren Atlas zutreffen, wurde beim Besuch einiger wichtiger Märkte der Beni Mgild-Nachbarn festgestellt.

Im Einzelnen wurden folgende Märkte näher zur Untersuchung herangezogen: Im Beni Mgild-Gebiet vor allem Azrou mit  $s\bar{\rho}q$  am Dienstag und Bekrite عين اللوح mit Montag- $s\bar{\rho}q$ . Dann Timhadite und Âin-Leuh عين اللوح beide mit Donnerstag- $s\bar{\rho}q$  und der kleine  $s\bar{\rho}q$  von Sidi-Addi سيدى أدى am Sonnabend.

Zum Vergleich wurden besucht: Midelt ميدلت, Sonntag-sōq der Ait Izdeg, Mrirt مريرت und Khenifra مريرت im Gebiet der Zayan am Donnerstag und am Sonntag, der sōq es-sebt el-žaḥžūḥ السبت الحجوب im Geruan-Gebiet am Sonnabend, El-Hajeb الحاجب mit Montagmarkt und Ifrane الخاجب Mtir-Gebiet.

Nicht alle Märkte haben die gleiche Größe und Bedeutung. Die Zahl der Händler wie die der Marktbesucher kann sehr unterschiedlich sein und nicht nur von Markt zu Markt, sondern jahreszeitlich auch bei jedem einzelnen  $s\bar{\rho}q$  schwanken<sup>9</sup>.

Mit Abstand der größte  $s\bar{q}q$  im Beni Mgild-Gebiet ist der von Azrou; er wird jährlich von etwa 750000 Personen besucht und zählt 200–300 Händler<sup>10</sup>. Für die hohe Besucherzahl ist neben der verkehrstechnisch günstigen Lage sicherlich auch die Nähe der Stadt verantwortlich. Auf dem im Norden vor der Stadt gelegenen  $s\bar{q}q$ -Platz wird im Sommer wie im Winter Markt gehalten. Besonders interessant ist der Montagmarkt von Bekrite, der fern von jeder Ortschaft mitten im Bergland des Mittleren Atlas in über 2000 m Höhe stattfindet. Er ist nur im Sommerhalbjahr in Funktion und spielt seine Hauptrolle von August bis Oktober<sup>11</sup>. In dieser Zeit haben die Beni Mgild ihre Herden auf den Hochweiden der Gegend und sind auf die Versorgung durch den  $s\bar{q}q$  angewiesen. Wenn die Nomaden mit Beginn der kalten Jahreszeit talwärts ziehen, eröffnet wiederum ein  $s\bar{q}q$  bei Agourai  $s\bar{q}q$  bei Agourai  $s\bar{q}q$  im Sommer geschlossen ist.

<sup>9</sup> Vgl. dazu den Aufsatz von Troin, 1963, der speziell die Märkte der Region Azrou und Khenifra behandelt.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Die Zahlenangaben sind zitiert nach Trom, 1963, S. 111 und S. 115.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Diese Tatsache läßt sich sehr deutlich in einem von Troin S. 118 veröffentlichten Diagramm erkennen.

Ob ein Markt in der Nähe eines Ortes oder in freier Landschaft liegt, sein Aussehen ist stets das gleiche: auf einem verhältnismäßig ebenen, häufig mit einer festen Mauer umgebenen Platz stehen mehrere Reihen weißer Händlerzelte, die zu "Laden"-Straßen angeordnet sind. Wie in den festen Bazarstraßen der Städte sind die Kaufleute gleicher Branche jeweils zusammengefaßt. Kleinhändler ohne Verkaufszelt haben meist ihre separate  $s\bar{\rho}q$ -Ecke; regelmäßig räumlich abgesondert sind die Viehhändler. Üblicherweise gibt es an einer Mauerseite kleine Gebäude für Marktaufsicht und Marktzoll, manchmal auch gemauerte Stände für Fleischhändler. Häufig findet sich in  $s\bar{\rho}q$ -Nähe ein Marabut-Heiligtum<sup>12</sup>.

An einem normalen Tag ist der  $s\bar{q}q$ -Platz völlig verlassen. Er belebt sich erst in den frühen Morgenstunden des entsprechenden Markttages, wenn auf Lastwagen oder kleinen Bussen die Händler eintreffen. Ärmere Händler kommen oft mit dem allgemeinen Marktbus, der in einem bestimmten Rhythmus zwischen den Märkten verkehrt und straßenanwohnende Kundschaft befördert. Die verstreut wohnende Landbevölkerung kommt, wie die Nomaden, per Reittier zum Markt. Die Tiere werden auf einem Platz außerhalb der  $s\bar{q}q$ -Mauern abgestellt und mit Vorderfußfesseln angehobbelt. Sehr viele Marktbesucher gehen allerdings zu Fuß — und legen dabei nicht selten große Entfernungen zurück. Hauptmarktzeit ist der Vormittag. Mit einbrechender Mittagshitze verlieren sich die meisten Besucher, die Kaufleute beginnen, ihre Zelte abzubrechen, am frühen Nachmittag verlassen auch die Ausdauernsten den Platz und schon am Spätnachmittag ist er verödet wie an jedem gewöhnlichen Tag.

<sup>12</sup> Ein solches, in der Volkssprache sīyid genanntes Heiligengrab garantierte früher den Marktfrieden. — Über den Zusammenhang von "Tribal Shrine" und "Tribal Market" siehe Fogg, 1940.

#### 3. DIE DROGENHÄNDLER

Die Bezeichnung für Drogenhändler ist 'aṭṭár عِثَانِ, ein Wort, das in dieser Bedeutung im gesamten arabischen Sprachgebiet gebraucht wird. In Marokko werden dazu zwei Plurale gebildet: 'aṭṭára عِثَّانِ und 'aṭṭārin عِثَّانِ. Der Plural auf -a wird verwendet, wenn man von mehreren Drogenhändlern spricht, derjenige auf -in dagegen, wenn die Berufsgruppe allgemein — bzw. die Bazaroder sōq-Straße der Drogenhändler — gemeint ist¹.

Neben 'aṭṭār existiert der Begriff 'aššāb عثاب, der allerdings im Mittleren Atlas kaum verwendet wird².

Wieviele Drogenhändler auf einem  $s\bar{o}q$  vertreten sind, hängt nur bedingt von seiner Größe und der Gesamtzahl der Kaufleute ab. Wichtiger scheint die Lage des Marktes zu sein. Auf einem stadtfernen  $s\bar{o}q$  wie dem von Bekrite sind die Absatzchancen für volkstümliche Drogen ungleich größer als z. B. in Azrou. In Bekrite habe ich im Spätsommer 14 'aṭṭāra pro  $s\bar{o}q$  gezählt, auf dem  $s\bar{o}q$  von Sidi-Addi waren es sechs. Zwischen diesen beiden Zahlen variierte die auf den übrigen Märkten. Von den außerhalb des Beni Mgild-Gebietes besuchten  $sw\bar{a}q$  hatte der von Mrirt die meisten Drogenhändler aufzuweisen.

Jeder 'aṭṭár hat mehrere Märkte, die er in einem bestimmten Turnus aufsucht. Um welche es sich im Spezialfalle handelt, legt er nach eigener Einschätzung der Geschäftslage und der Verkehrsbedingungen fest. Es ist nicht etwa so, daß auf allen Beni Mgild-Märkten die gleichen Händler anzutreffen sind, doch überschneiden sich natürlich die Geschäftsrouten in vielen Fällen. Über große Entfernungen wird nicht gehandelt. Die befragten 'aṭṭára gingen nicht über einen Radius von ungefähr 50 Straßenkilometern über ihren Wohnort hinaus. Ein in Mrirt ansässiger Händler machte die weitesten Touren: er handelte im Westen bis Agelmous 'aṭṭára das 68 km entfernt ist. Keiner der Händler kam etwa aus Fès oder Meknès. Doch wurde in der Mehrzahl aller Fälle Fès als der Ort angegeben, aus dem die Ware bezogen wird. Manche 'aṭṭára kaufen dort in einem Großhandel ein, viele bekommen ihr Sortiment erst durch einen Zwischenhändler.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das gleiche gilt für die meisten anderen Berufsbezeichnungen, wie SINGER 1958, S. 238 und 239, ausführt und mit verschiedenen Beispielen belegt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. dazu Kapitel b, S. 11, Fußnote 13.

Salmon macht für Fès einen Unterschied zwischen 'aṭṭārīn und 'aššābīn, 1916, S. 87. Colin gibt für Marrakech ebenfalls beides als gesonderte Berufe an, und zwar 'aššāb als "herboriste" und 'aṭṭār als "droguiste", 1931, S. 237. Ricard nennt wiederum für Fès die 'aššāba "herboristes, marchands de simples, êšûb, desquelles on fait des remedes . . . . '', 1924, S. 223, Nr. 112.

Wie fast alle Kaufleute der Gegend sind die Drogenhändler ihrer Herkunft nach Araber. Durch ständigen Umgang mit der Berberbevölkerung sind sie jedoch "berberisiert", d.h. sie verstehen und sprechen neben ihrem arabischen Dialekt auch Berberisch und sind in geistiger wie in materieller Hinsicht der Kultur des Gebietes angepaßt. Ihr Beruf ist in der Regel Familientradition. Die Ausbildung ist in herkömmlicher Weise auf die mündliche Weitergabe der notwendigen Fachkenntnisse beschränkt. Lesen und Schreiben können nur wenige. Kein 'aṭṭār sammelt irgendwelche Substanzen selbst ein. Da weder zu den einheimischen Kräutersammlern noch zu den Importeuren auswärtiger Artikel eine direkte Verbindung besteht, sind Auskünfte über die Herkunft der Drogen nicht zu erhalten. Die berühmten Werke der klassischen arabischen Drogenkunde sind unbekannt.

#### a. AUSSTATTUNG

Die Zelte der Drogenhändler unterscheiden sich äußerlich nicht von denen der anderen Kaufleute. Sie sind aus dem gleichen grauweißen Zelttuch angefertigt und weder durch ihre Maße, ihren Erhaltungszustand noch eine besondere Dekoration als branchentypisch zu erkennen.

Ein solches Händlerzelt heißt arab.  $q\bar{e}t\hat{u}n$  قياطن pl.  $qiy\hat{a}t$ ən قياطن und berberisiert  $aqit\bar{u}n$ , pl.  $iqit\bar{a}n^3$ .

Überblickt man einen sog von einem erhöhten Standpunkt aus, läßt sich die 'aṭṭārīn-Straße kaum ausfindig machen. Wer die spezielle Anordnung des Marktes nicht kennt, muß nach der von ihm gewünschten Händlergruppe suchen.

Steht man allerdings vor dem Zelt eines 'aṭṭār, sind keine Zweifel mehr möglich. Hat es der Drogenhändler auch schwerer als die meisten übrigen Händler, seine Ware auszustellen, ist es doch selbstverständlich, daß er sein Sortiment den Blicken der Käufer ebenso komplett wie gefällig darbietet. Alle Artikel befinden sich in Säckchen, die in mehreren Reihen hintereinander angeordnet den Vordergrund des Zeltes einnehmen. Diese arab. hunisa ich (pl.

scheint in Nordafrika seit langer Zeit zur Bezeichnung eines Zeltes gebraucht zu werden (vgl. die zahlreichen bei Dozy, II, S. 378 aufgeführten Quellenbelege). In Marokko wird es grundsätzlich nur auf weiße Leinwandzelte angewendet, niemals auf die schwarzen Zelte der Nomaden. Marçais bringt für Tanger: qeitün, pl. qiātŏn "petite tente rectangulaire avec un toit à deux croupes" et spécialement "échoppe de toile de savetier au grand Socco de Tanger" ..., 1911, S. 430. Loubignac notierte bei den Zaër ڤيُطنُ, pl. وُيُطنُ, "Petite tente en coton blanc des marchands ambulants pour les souqs", 1952, S. 534.

Die berberische Wortform ist belegt bei: LOUBIGNAC für die Zafan als aqiāun, pl. aqiāan, "petite tente en toile de coton" 1925, S. 543; MERCIER für die Ait Izdeg als aqidun, pl. iqidan, "tente de soldats", 1937, S. 248; DESTAING für das Soûs-Gebiet als aqitûn, pl. iguitān, "tente des marchands forains, des soldats", 1938, S. 277.

-āt), berb. tahənšīt, pl. tihənšiyin, genannten Säckchen sind aus Baumwoll- oder Leinenstoff genäht, etwa gleich groß - ohne für ein bestimmtes Maß gedacht zu sein — und enthalten jeweils eine Drogensorte oder eine bestimmte Drogenmischung<sup>4</sup>. Zum Transport werden die Beutel mit einem Stückchen Band geschlossen; zum Verkauf wird der Beutelrand nach außen gerollt, so daß der Inhalt gut sichtbar ist. Jeder Vorübergehende kann also mit einem Blick das Warenangebot überfliegen und beim Hinzutreten die Qualität oder Reinheit der einzelnen Substanzen überprüfen. Der 'attår, der auf einer Halfa- oder Dum-Matte<sup>5</sup> im Zelthintergrund sitzt, wird in diesem Falle dem Kunden Zeit lassen, sich zu orientieren. Es ist nicht üblich, die Ware besonders anzupreisen oder gar auszurufen, auch wird der selbstbewußte Händler niemanden zum Kauf drängen. Neben den offen zum Verkauf gestellten Drogen bewahren die meisten 'attåra übrigens gewisse Besonderheiten in verschlossenen Behältern auf. In ausgedienten Blechdosen oder kleinen Glasflaschen werden Drogen zurückgehalten, die als besonders kostbar gelten — oder dafür ausgegeben werden. Sie werden anspruchsvollen Kunden und solchen mit speziellen, ausgefallenen Wünschen unter bedeutsamem Zögern offeriert, und nur selten verfehlt diese psychologische Verkaufstaktik ihren Zweck.

Außer Verkaufszelt und Ware hat ein 'aṭṭār nur wenige weitere Ausstattungsgegenstände nötig.

Das wichtigste technische Hilfsmittel ist eine Waage, arab. und berb. mīzān الميزان. Am üblichsten ist die einfache gleicharmige Hebelwaage mit zwei hängenden Schalen, man findet aber auch hier und da kompliziertere Formen von Hebelwaagen mit aufgesetzten Schalen.

<sup>4</sup> Marçais führt für Tanger hanša, pl. hnāši auf, in der Bedeutung "sac en grosse toile, semblable à la serpillière et plus spécialement sac renferment la planchette à Coran et les effets de rechange de l'étudiant", 1911, S. 285/286. Bei MERCIER findet sich unter hniša, pl. -t, "sachet, petit sac", 1951, S. 80.

Die berb. Bezeichnung tahənšīt geht natürlich auf das arab. Wort zurück. Zum Wortgebrauch im Berberischen s. Stumme, 1899, S. 186 und 200; MERCIER, 1937, S. 228; DESTAING, 1938, S. 253.

5 Im Gebiet des Mittleren Atlas werden Matten aller Größen sowohl aus halfa, Esparto-Gras (Stipa tenacissima) als auch aus dūm دوم, den Blättern der Zwergpalme (Chamaerops humilis) gearbeitet. Beide Arten werden immer dann benutzt, wenn auf dem Erdboden ein sauberer Sitzplatz geschaffen werden soll. Auf dem sōq sind z.B. die Zelte der Teeköche stets mit derartigen Matten ausgelegt.

ه Mīzān ist das übliche arabische Wort für die gewöhnliche Waage (Nomen instrumenti von wazana ن , "wiegen, abwägen, ausgleichen"). — Nach Loubignac ist موزان, pl. موزان, nicht nur "balance", sondern auch "chacun des deux plateaux d'une balance", 1952, S. 584. Mercier führt unter dem Stichwort "mizan" u.a. folgende Bedeutungen auf "poids; mesure; équilibre, symétrie; rythme, cadence", 1951, S. 130 (vgl. dazu auch Beaussier, 1958, S. 1054).

Quellenbelege für den Gebrauch des Wortes im Berberischen: MERCIER, 1937, S. 31; DESTAING, 1938, S. 30. — Hist. Belege zur Waage, bzw. Waagentypen, sind zusammengestellt in der E.I., III, 1936, S. 609-618.

Jeder 'aṭṭār besitzt außerdem eine oder mehrere Holzkellen, mit denen die Drogen zum Verkauf aus den Säckchen geschöpft werden. Sie sind meist aus Pappelholz geschnitzt und heißen arab. muġráf منارف, pl. mġārəf منارف, berb. aġənǧa, pl. iġənǧa<sup>7</sup>, (statt der mask.-Form muġráf kann auch die fem.-Form mġūrfa benutzt werden).

Schließlich findet sich an der Zeltrückwand noch eine größere Kiste oder ein fester, handgewebter Sack, in denen die Ware zum Transport untergebracht wird. Zum Einwickeln verkaufter Drogen wird ein Packen alter Zeitungen bereitgehalten, manchmal auch Tüten aus grobem braunen Packpapier.

Sein Geld bewahrt der Drogenhändler in einer Ledertasche, škåra عَانَ auf, die er an einem Riemen umgehängt ständig bei sich trägt. Solche zum Teil sehr schön gearbeiteten und verzierten Geldtaschen besitzen nicht nur alle Händler, sondern auch die meisten erwachsenen Männer, bei den Nomaden zumindest alle Familienoberhäupter. Sie werden über Hemd und Hose, aber gewöhnlich unter der Dschellaba getragen<sup>8</sup>.

Eine Berufskleidung der 'attåra existiert nicht. Es gibt auch keine anderen Abzeichen, an denen sich Kaufleute verschiedener Branchen voneinander oder von der übrigen männlichen Bevölkerung unterscheiden. Das landesübliche Obergewand ist die žəllāba جَالَة, berb. taq²bbūt, ein langes, weitfallendes Kleidungsstück mit langen Ärmeln und angesetzter Kapuze, das vom König bis zum Bettler von allen Männern getragen wird³. Darunter wird, ebenfalls einheitlich, Hemd und Hose angezogen, entweder nach europäischem Vorbild geschnitten oder in traditionellem Stil — also weite Pluderhosen, sərwāl بروال Hemd mit Bündehenkragen, tšāmtr بروال 13-10.

7 Brunot gibt für Rabat unter muyrét مغرف an "tout objet avec lequel on puise" und für Fès "cuiller en bois". Daneben führt er das Stichwort myürfa مغرف, pl. myär f, auf, mit der Bedeutung "'cuiller de bois' très creuse, de toute dimension, servant à manger le potage, ou, plus grande, faisant office de 'louche", 1952, S. 575. LOUBIGNAC gibt مغرف pl. مغارف mit "louche, cuiller" wieder und führt außerdem مغرف, pl. مغرف, an, 1952, S. 509.

Destaing notiert unter "cuillers de bois" berb. tayenžait, arab. Impērja, 1920, S. XVI, Fußnote 2, und 1938, S. 84: ayēnža pl. ipēnžawen "grande cuiller". Boullfa zitiert ar'endja als "louche en bois", 1908, S. 340 und Mercier agenja, pl. igenjaun, als "louche", 1937, S. 283.

- <sup>8</sup> Die Geldtasche ist auf diese Weise diebstahlsicher untergebracht; wer Geld entnehmen will, muß durch die in den Seitennähten der Dschellaba angebrachten Taschenschlitze unter das Gewand greifen.
- 9 Abbildungen und Schnittskizzen dieses Kleidungsstückes sind besonders instruktiv bei Rackow, 1958, Tafel XXXI und XXXII, außerdem Tafel LXIX, gegeben. — Zum Terminus vgl. Brunot, 1952, S. 115 und Marçais, 1911, S. 251, dazu Brunot, 1923, S. 98–101 und die jeweils angegebenen Literaturstellen.

Das berb. Synonym  $taq^{\vartheta}bb\bar{u}t$  belegt Destains für die Ait Seghrouchen, 1920, S. IX und die Ait Yousi, S. IX, Fußnote 3; Mercier für die Ait Izdeg, 1937, S. 414; Loubignac in der Form aqebbu, pl. iqebbuten für die Zaïan, 1925, S. 540.

10 Nach Brunot 1923, S. 108, "Le mot عروال avec le sens 'culotte' est connu dans tous les pays de langue arabe et depuis longtemps". Racκow, der für Tetuan

b. Ware

Als Kopfbedeckung tragen ältere Männer den Turban, arab. rɔ́zza رُزِّة, berb. erraztı¹¹, jüngere ein Wollkäppchen tágiya الماكية. Die Fußbekleidung besteht aus gelben oder weißen Lederpantoffeln, bɔ́lġa بلغة oder aus Schuhen europäischer Machart.

#### b. WARE

Die Ware des 'aṭṭār wird allgemein als l-'aṣʿāb الشوب bezeichnet. Obgleich 'aṣʿāb ursprünglich nur "Kräuter" bedeutet, sind hier im engeren Sinne "Heilkräuter", im weiteren jedoch Drogen überhaupt gemeint¹³. Der Singular 'áṣʿba wird wenig gebraucht. Will man eine bestimmte Droge bezeichnen, sagt man deren Namen. Außerdem ist 'áṣʿba der Terminus für "Sarsaparilla" (Smilax officinalis), die Pflanze wäre damit "das Heilkraut schlechthin"¹⁴.

Daß das gesamte Sortiment des Drogenhändlers unter dem Oberbegriff 'ašūb geführt wird, hat eine gewisse Berechtigung. Pflanzliche Stoffe machen

sởryál, pl. srâwăl, schreibt, weist darauf hin, daß Wort und Sache persischen Ursprungs sind, 1958, S. 14 (genaue Schnittskizzen des Kleidungsstückes finden sich auf Tafel XI und XIII).

Das Hemd تشامير wird von Rackow als tšāmîr für Tetuan beschrieben, 1958, S. 15 und 24, und auf Tafel LXX abgebildet. Loubignac erläutert شامير mit "chemise avec col fermé à coulisse", 1952, S. 472. — Vgl. außerdem die verschiedenen Literaturzitate bei Marçais, 1911, S. 257 unter dem Stichwort سامي und bei Brunot, 1923, S. 101–102. — Die Bezeichnungen für beide Kleidungsstücke sind ziemlich unverändert in die Berberdialekte übernommen worden. So gibt z.B. Mercier für die Ait Izdeg sserwal, pl. ssrawel, S. 184 und tšamir, pl. id., an; Destaing verzeichnet für das Soûs-Gebiet ssĕruāl, pl. sseraul, und tčämir, pl. tčämirāt, 1938, S. 209 und S. 62.

ist das überall in Marokko gebräuchliche Wort für den Turban aus feinem weißen Baumwollgewebe. — Marçais vokalisiert für Tanger rězza, 1911, S. 310, ebenso Brunot für Rabat, 1923, S. 105, und Loubignac schreibt für die Zaër 📆, 1952, S. 433, während Rackow für Tetuan wieder rázza angibt, 1958, S. 23 (dazu Zeichnungen über die Art des Turbanwickelns auf den Tafeln XXXI—XXXIII). Die berberisierte Wortform gibt Loubignac für die Zaïan als errest an, 1925, S. 490, ebenso Destaing für die Ait Seghrouchen, 1920, S. XII, Note 2. Mercier bringt nebeneinander arezzi und errezt, 1937, S. 257. Vgl. auch Laoust 1920, S. 130.

<sup>12</sup> Vgl. dazu vor allem Brunot 1923, S. 90–93 und 1946, S. 227, außerdem Rackow, 1958, S. 17 und Tafel XVI. — Schuhe dieser Form sind in ganz Marokko üblich und werden trotz starker Konkurrenz europäischer Schuhmodelle auch noch viel getragen.

13 Bei Mercier sind unter 'uśub, 'aśub, die Bedeutungen "simples (plantes médicinales), épices" aufgeführt, 1951, S. 272; Loubignac gibt المشوب mit "les plantes herbacées; toutes plantes médicinales" wieder, 1952, S. 496; Ricard nennt êśûb als Bezeichnung für "simples", 1924, S. 223, Nr. 112. Bei Beaussier findet sich unter عشف, coll. عشف, "Herbe verte. Au coll. Herbages. Simples. Salsepareille", 1958, S. 654.

<sup>14</sup> Vgl. dazu das Stichwort 'arúg 'l-'ašba.

bei jedem Händler den überwiegenden Teil des Warenangebots aus und sind auch die Substanzen, die am meisten verlangt und daher mit dem größten Gewinn verkauft werden. Europäische Marktbesucher pflegen erfahrungsgemäß nur diesen Warenteil zu bemerken und die Händler demzufolge als "Gewürzkrämer" einzustufen. Doch neben den verschiedenen Produkten pflanzlicher Art, wie Früchten, Samen, Kräutern, Wurzeln, Rinden und Harzen, sind nicht wenige Artikel aus dem Tierreich und ebensoviele aus dem Mineralreich zu finden. Hinzu kommen einige Objekte technischer Herkunft.

Um jedoch die typische Zusammensetzung eines 'attår-Sortiments verstehen zu können, ist es notwendig, über die Verwendungsmöglichkeiten der Mittel informiert zu sein. Versucht man, sie nach ihrem Gebrauch zu klassifizieren, muß folgende Einteilung getroffen werden:

- 1. Speisegewürze,
- 2. Heilmittel,
- 3. Magische Mittel,
- 4. Schönheitsmittel.

Dabei ist zu betonen, daß eine solche strenge Aufgliederung von keinem 'aṭṭār und von keinem seiner Kunden vorgenommen werden würde. Nicht nur fallen viele Mittel unter mehrere oder gar alle vier dieser Gebrauchskategorien, es besteht auch für den Einheimischen keine exakte Trennung zwischen den einzelnen Kategorien.

Beides sei näher erläutert: Die in aller Welt bekannte Droge Safran z.B. ist in Marokko ein beliebtes und begehrtes Speisegewürz und wird als solches verschiedenen landesüblichen Gerichten zugesetzt. Außerdem aber ist Safran unentbehrlich für bestimmte Praktiken des Volksglaubens; die gelbe Farbe wird bei Beschneidungen und Wallfahrten zu Lokalheiligtümern als magischreligiöses Signum auf Stirn oder Nase angebracht. Daneben wird Safran vielfach in Drogenmischungen zu medizinischen Zwecken verwandt<sup>15</sup>. Hier wird also die gleiche Substanz zu drei voneinander unabhängigen Zwecken genutzt. Nach marokkanischer Auffassung greifen die verschiedenen Verwendungsgebiete jedoch ineinander. Würzkraft, medizinische- und magische Kraft der Droge werden als Einheit gesehen. Überhaupt gilt jedes Gewürz a priori als gesundheitsfördernd, jedes Therapeutikum verdankt seine Wirksamkeit einer damit verbunden gedachten magischen Qualifikation.

Als Handelsobjekte bevorzugt werden natürlich diejenigen Drogen, die dieser komplexen Vorstellung besonders entgegen kommen, d.h. die zu möglichst vielen verschiedenen Zwecken verwendet werden können. Das Grundsortiment aller Drogenhändler besteht dementsprechend aus den gleichen Substanzen. Die neben den Standardmitteln geführten Drogen variieren von Händler zu Händler, bzw. überschneiden sich nur teilweise. Da die genaue Zusammensetzung im Ermessen des einzelnen 'aṭṭār liegt, ergeben sich mitunter erstaunliche Divergenzen. Wie aus dem nachfolgenden Drogenverzeichnis hervorgeht, konnte ich auf den besuchten Märkten insgesamt 170 verschiedene Mittel

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Nähere Erläuterungen finden sich unter dem Stichwort z-za'frān 'l-ḥurr.

identifizieren; der normale 'aṭṭār führt jedoch nicht mehr als 40–50 Drogenarten. Ein Händler, der 60 unterschiedliche Substanzen anbietet, gilt als gut ausgestattet<sup>16</sup>. Das reichhaltigste Sortiment, das ich angetroffen habe, bestand aus 86 Mitteln, doch muß ein solches Warenangebot als Ausnahmefall angesehen werden. Geschäftstüchtige Drogenhändler führen allerdings neben ihrem eigentlichen Handelsgut noch Objekte ganz anderer Art. Es handelt sich dabei um kleinere Gebrauchsgegenstände, die jederzeit gut abzusetzen sind, so z.B. Seife, Kämme, Taschenspiegel, Nägel, Fleckenmittel, Vorhängeschlösser, Schrauben, u.a.<sup>17</sup> Diese Dinge werden im Verkaufszelt räumlich und optisch von den 'ašūb abgesondert — sie werden in einer Zeltecke für sich ausgebreitet und deutlich von den Drogensäckehen getrennt.

Wie gesagt besteht das übliche Drogensortiment vorwiegend aus Substanzen pflanzlicher Herkunft. Sie machen bei einem durchschnittlich ausgestatteten 'aṭṭār ungefähr zwei Drittel des Gesamtbestandes aus. Das restliche Drittel setzt sich annähernd zu gleichen Teilen aus Mineralien und tierischen Objekten zusammen. Artikel technischer Provenienz nehmen (anteilmäßig) nur geringen Raum ein. Außerdem finden sich bei jedem Händler einige Säckchen mit Drogenmischungen. Diese Komposita sind in der Regel aus einer variablen Anzahl unterschiedlicher Drogen zusammengestellt und werden fast ausnahmslos zu magischen Zwecken verwendet.

#### c. KUNDSCHAFT UND VERKAUFSVORGANG

Seine Kundschaft findet der 'aṭṭār hauptsächlich in der bäuerlichen und nomadischen Landbevölkerung der näheren Umgebung des jeweiligen Marktes. Im vorliegenden Falle sind das also zum größten Teil Berber der verschiedenen Fraktionen der Beni Mgild.

Dazu kommt ein geringer Prozentsatz "städtischer" Araber, d.h. seßhafter Bewohner der Ortschaften, in denen — oder in deren Nähe — der  $s\bar{\varrho}q$  stattfindet. Bei den untersuchten Märkten trifft das vorwiegend auf Azrou zu. Es

16 Fogg verzeichnet insgesamt 65 Einzelposten, Drogenmischungen miteinbegriffen. Dazu gibt er an, daß die von ihm erworbenen Mittel nicht etwa alle Arten von Drogen umfassen, die überhaupt angeboten werden, sondern das Warenangebot eines Händlers an einem bestimmten Tag darstellen, 1941, S. 302.

17 Daß neben den Drogen derartige Bedarfsartikel verkauft werden, scheint weder neu zu sein, noch auf die ländlichen Märkte beschränkt. So schreibt Rohlfs 1886, S. 198: "Es könnte auffallen, wenn er [Leo Africanus, S. 220 in der Übersetzung von Lorsbach] 150 Apothekerbuden [in Fes] anführt und dann sagt 'der größte Theil des Volkes weiß von Ärzten und Apothekern nichts'. Es erklärt sich das aber, wenn man weiß, daß in den meisten Gewölben, außer Drogen und Medicamenten, besonders Spezereien, Kramartikel und ausländische Gegenstände verkauft wurden. Das ist auch noch heute so. Als ich in Fes war, befand sich unter den mehr als hundert Buden und Gewölben nur eine einzige, welche etwa auf den Namen einer Apotheke hätte Anspruch erheben können, bei sehr bescheidenen Ansprüchen wenigstens".

sind durchweg Angehörige der minderbemittelten Bevölkerungsgruppen, die als Kunden in Frage kommen, sozial bessergestellte bevorzugen in zunehmendem Maße modernere Mittel, die in festen Ladengeschäften angeboten werden.

Ein bestimmter Kundentyp läßt sich jedoch nicht ohne weiteres fixieren. Die naheliegende Annahme, daß vor allem ungebildete, der Tradition verhaftete Landbewohner von den Mitteln der Drogenhändler Gebrauch machen, ist nur bedingt richtig. Die Variationsbreite des Drogensortiments ermöglicht die Befriedigung sehr unterschiedlicher Bedürfnisse und zieht daher Käufer aller Kategorien an. So werden z.B. aufgeklärtere Personen auf den Einkauf magischer Mittel verzichten, aber weiterhin ihren Bedarf an Küchengewürzen aus dem reichhaltigen Angebot des 'aṭṭār decken. Andererseits finden sich eine Reihe junger Frauen, die auf die traditionellen, vom 'aṭṭār vertriebenen Schönheitsmittel zugunsten moderner Kosmetika verzichten, seine Dienste jedoch zum Erwerb althergebrachter Liebesmittel in Anspruch nehmen. Die allgemein bekannten Heilmittel pflanzlicher Art wiederum werden auch von solchen Familien gekauft, die bei ernsten Erkrankungen ihre Angehörigen in ein modernes Krankenhaus bringen lassen.

Die Mannigfaltigkeit des Warenangebotes und die vielfältigen Nutzungsmöglichkeiten der einzelnen Substanzen wirken sich auch auf das Verhältniszwischen Kunde und Händler und auf die Art des Handelsgeschäftes aus.

Der 'attār wird von vielen seiner Kunden um Beratung gebeten und nimmt eine Vertrauenstellung ein, die die Händler anderer Branchen naturgemäß nicht erreichen können, da der Erwerb etwa eines Topfes oder Kleidungsstückes nicht mit dem Einkauf eines magischen Präparates oder eines Liebes mittels zu vergleichen ist.

Verfolgt man einen Markttag hindurch die Geschäfte eines 'attar, beginnt man sehr bald, seine Kunden in zwei Gruppen einzuteilen. Sie lassen sich schon an der Art erkennen, in der sie sich dem Verkaufszelt nähern: Da sind einmal diejenigen, die in der festen Absicht kommen, einen ganz bestimmten Artikel zu erwerben. Sie nähern sich ohne Zögern, überzeugen sich kurz von der Qualität des Angebotes und äußern ihren Wunsch präzise. Die andere Gruppe besteht aus Personen, die für einen speziellen, meist sehr persönlichen Zweck ein Mittel benötigen, jedoch nicht wissen, welches am zweckdienlichsten zu wählen wäre. Sie sind also gezwungen, dem 'attār ihr Anliegen genau vorzutragen und sich auf seine Sachkenntnis zu verlassen. Der Handel wird hier zur vertraulichen Angelegenheit, und entsprechend bedachtsam wird er abgewickelt. Die meisten Kunden haben einen bestimmten Händler, dessen Rat sie für zuverlässig halten oder den sie aus emotionellen Gründen bevorzugen; da sie ihn nach Möglichkeit allein sprechen möchten, gehen sie oft mehrere Male zögernd am Verkaufszelt vorüber, um einen günstigen Augenblick abzupassen. Ihr Verhalten verrät dem psychologisch versierten Händler nicht nur ihre Absicht, sondern häufig auch die Art des Anliegens.

Kunden dieser Gruppe werden niemals nebeneinander abgefertigt, wohl aber werden während einer sich länger hinziehenden Beratung Personen der erstgenannten Gruppe nebenher bedient. Übrigens lassen sich beide Kundengruppen während des Handelsvorgangs auch äußerlich voneinander unterscheiden: wer einen normalen Einkauf tätigen will, bleibt vor dem Zelt stehen, wer einen schwierigeren Handel vorzunehmen beabsichtigt, hockt sich nieder oder nimmt sogar im Zelthintergrund dicht neben dem 'aṭṭār Platz.

Für den Außenstehenden schwer zu beobachten sind Käufer, die sich scheinbar in diese Zweiteilung einfügen lassen, bei näherer Untersuchung jedoch Besonderheiten aufweisen: es sind Personen, die verhältnismäßig unsicher wirken, dabei nach bestimmten Mitteln fragen, wieder gehen, wenn sie nicht vorrätig sind, bei Erhalt der Drogen aber mitunter nicht zu wissen scheinen, ob es sich tatsächlich um die gewünschten handelt. Oft werden in derartigen Fällen mehrere Substanzen gleichzeitig verlangt, die in einem festen Mischungsverhältnis zueinander stehen sollen.

Forscht man nach einer Erklärung für das widersprüchliche Kaufgebaren solcher Kunden, wird regelmäßig geantwortet "der  $fq\bar{e}h$  hat den Kauf angeordnet". Damit wird eine Autorität erwähnt, deren Funktion in diesem Zusammenhang zunächst unverständlich erscheint.

## 4. DER FQEH

Fqēh ist eine marokkanische Dialektform von klass. arab. faqīh فقيه, ein Wort, das laut Encyclopédie de l'Islam ursprünglich bedeutet "jemand der Kenntnis von oder Verständnis für etwas besitzt", dann aber zur Bezeichnung eines Theologen und islamischen Rechtsgelehrten wurde. Leicht abgewandelt wird es in verschiedenen arabischen Dialekten als Terminus für den Schullehrer oder einen berufsmäßigen Koranleser gebraucht¹.

Im Sprachgebrauch Marokkos wird der Begriff viel allgemeiner verwendet und fast wieder in seiner ursprünglichen Bedeutung verstanden. Brunot übersetzt ihn mit "'lettré' d'une façon générale" und stellt fest, daß er bei den verschiedensten Berberstämmen des Landes im Sinne von "lettré de village" gebraucht wird². Marçais führt in seinem Vokabular für die Stadt Tanger nebeneinander auf: 1. "lettré", 2. "maître d'école coranique"3. Beide schreiben den arabischen Terminus fqé ü — also ohne abschließendes — eine korrumpierte Form, die auch von anderen Autoren belegt wird4.

Die in diesem Zusammenhang interessanteste Aufzeichnung findet sich bei SINGER. Er gibt für Tetuan an, daß durch unterschiedliche Aussprache des Wortes Bedeutungsvarianten kenntlich gemacht werden:  $fq\bar{\imath}^{\hbar}$  heißt danach "Faqīh" im üblichen Sinne,  $f^{\bar{\imath}}\bar{e}h$  dagegen bedeutet "ein Schreiber von Amuletten, Zaubersprüchen; ein Zauberer"5.

- <sup>1</sup> Enzyklopaedie des Islām, II, S. 47, 1927; Encyclopédie de l'Islam, nouvelle édition, 1965, S. 774.
  - <sup>2</sup> Brunot, 1952, II, S. 605.
  - <sup>3</sup> Marcais, 1911, S. 415.
- <sup>4</sup> So z.B. von Westermarck als fq\(\tilde{t}\), 1914, Index, S. 378. L\(\tilde{v}\)i-Proven\(\tilde{c}\) notiert in seinem Vokabular f\(\tilde{v}\) Ouargha: ",fqeh et rarement fqe", 1922, S. 246.

Mit Schluß-h wird es u.a. von Loubignac geschrieben: پُقَيْه "maître d'école coranique dans un douar" bei den Zaër, 1952, S. 520, und für die Zaïan-Berber gibt er an lefqih "lettre indigène", 1925, S. 538. Im Soûs-Gebiet heißt lefqīh, pl. lfuqaha nach Destaing "instituteur", 1938, S. 158, bei den Ait Izdeg ist lefqih, pl. lfuqaha "savant; professeur", Mercier, 1937, S. 362. — Der Plural scheint je nach Landesgegend sehr verschieden gebildet zu werden, vgl. die Zusammenstellung bei Brunot, 1952, S. 606. Im Mittleren Atlas wurde mir als Pluralform l-fuqáhā الفقها genannt, was der klass. arab. Form entspricht.

5 SINGER, 1958, S. 108. — Daß das Wort ققيه zur Bezeichnung eines "Zauberers" gebraucht wird, läßt sich auch für andere islamische Länder belegen. So gibt es PANETTA für Libyen als volkstümliches Synonym für saḥḥār an, 1940, S. 23, Note 2; Anderson beschreibt den "fiki" in diesem Sinne für Kordofan, 1908, S. 281, und 'Abd al-Raḥmān Ismā'il den "fikīh" für Ägypten (Walker, 1934, S. 40).

Eben diese letzte Bedeutung ist es, die dem Begriff l-jqēh im Mittleren Atlas zugrunde liegt. Der "weise Mann" ist eine Figur, die aus dem Volksleben nicht wegzudenken ist. Ihm werden Kenntnisse und Fähigkeiten zugeschrieben, die ein normaler Mensch nicht hat und die in wesentlichen Aspekten als unerlernbar gelten. Er versteht es, für jeden Bedarfsfall das passende Amulett anzufertigen und weiß außerdem Rat in schwierigen Lebenssituationen. Seine Hilfe ist stets magischer Art; sie richtet sich gegen außernatürliche Kräfte, durch die man sich bedroht oder geschädigt glaubt. Die Vorstellung von der Existenz solcher Kräfte ist in allen Bevölkerungsschichten verbreitet, doch weiß man sie nur recht vage zu formulieren. Als Bezeichnung wird allgemein das Wort Dschinn, žənn — angegeben, mit dem Plural žnūn — 6.

Die Dschinn existieren im offiziellen Islam als vernunftbegabte Geistwesen, die dem Menschen Böses zufügen, ihm aber auch dienstbar gemacht werden können. Wie in allen islamischen Ländern wurden auch in Marokko alte einheimische Glaubensvorstellungen mit dem Dschinn-Glauben verbunden, doch blieb diese gemeinmuslimische Grundkonzeption erhalten. Die logische Konsequenz sind magische Praktiken, die darauf abzielen, die Dschinn unter Kontrolle zu bekommen — ihren schädlichen Einfluß einerseits zu neutralisieren, ihre übermenschlichen Fähigkeiten andererseits nutzbar zu machen. Das kann ohne Schaden für die eigene Person nur ein Mensch tun, der seinerseits über besondere Qualitäten verfügt. Ein solcher Mensch ist der  $fq\bar{e}h$ . Der  $fq\bar{e}h$  besitzt  $b\acute{a}raka$ , eine numinose Segenskraft, die die Voraussetzung seines Wirkens bildet.

Báraka ﴿ ist ein Begriff, der im Volksglauben Marokkos eine große Rolle spielt. Brunot definiert ihn als "puissance surnaturelle, magico-religieuse, bienfaisante, émanant d'un saint, d'un être humain heureux, d'un chérif, d'un lieu ou d'un objet sacré". Doutté sagt: "La baraka c'est le contraire du mauvais oeil". Bei Westermarck, der für Marokko die ausführlichste Darstellung bringt, findet sich folgende Begriffsbestimmung: "The Arabic word baraka means 'blessing'. In Morocco it is used to denote a mysterious wonderworking force which is looked upon as a blessing from God, a 'blessed virtue'."9

- <sup>6</sup> Im klass. Arabisch ist *ğinn* ein Kollektivwort, das einzelne Wesen heißt *ğinnī*. In Marokko ist *žənn* dagegen ein Singularwort, zu dem der Plural *žnūn* gebildet wird (vgl. u.a. Westermarck, 1926, I, S. 366; Loubignac, 1952, S. 385; Champault, 1965, S. 165 und 1969, S. 404). Berb. Wortbelege finden sich bei Laoust als *ljnun*, 1923, S. 326, bei Loubignac für die Zaian als *addjnun*, 1925, S. 468 und bei Destaing für das Soûsgebiet als *lžnūn* oder *walženūn* sing. *lženn* —, 1938, S. 141, bei Mercier für die Ait Izdeg ebenso *ljenn*, pl. *ljnun*, 1937, S. 127. Ausgezeichnete Informationen über den Dschinn-Glauben in Marokko bringt Westermarck, 1926, I, Kapitel VI (vgl. dazu auch Index, II, Stichwort *jnūn*).
  - <sup>7</sup> Brunot, 1952, S. 37. <sup>8</sup> Doutté, 1909, S. 440.
- <sup>9</sup> Westermarck leitet mit diesen Worten das 1. Kapitel seines Werkes "Ritual and Belief in Marocco" ein, das ebenso wie das 2. und 3. Kapitel ausschließlich dem Begriff baraka gewidmet ist, 1926, I, S. 35–261.

Eine allgemeine Untersuchung ist der Aufsatz von Chelhod "La baraka chez les Arabes ou l'influence bienfaisante du sacre", 1955, S. 68-88.

In der E.I. ist unter dem Stichwort baraka u.a. zu lesen: "Es ist ein magisches Mittel geworden, um sich allerhand Glückliches, besonders Heilung von Leiden und Gebrechen zu erwerben..."<sup>10</sup>

Durch seine baraka ist der tgeh weitgehend gegen Gefährdung übernatürlicher Art geschützt und kann es wagen, jene unsichtbaren Kräfte durch bestimmte Maßnahmen zu beeinflussen. Prophylaktisch geschieht das meist durch Amulette, in Fällen bereits eingetretener Schädigung werden vorwiegend Räuchermittel angewendet. In dem einen wie in dem anderen Falle werden magische Substanzen verschiedenster Art benötigt — und diese Substanzen verkauft der 'attār. Fqēh und 'attār arbeiten also in gewisser Hinsicht Hand in Hand. Praktisch sieht das folgendermaßen aus: Ein Ratsuchender wendet sich an den fqēh mit der Bitte um ein spezielles Amulett oder um ein Mittel gegen die unerklärliche Erkrankung eines Familienmitgliedes. Nach Anhören der näheren Umstände bestimmt der taeh die jeweils notwendigen magischen Mittel, die beim Drogenhändler besorgt werden müssen. Für das Amulett wird vielleicht ein Stückehen Tierhaut gebraucht, auf die es geschrieben oder in die es eingenäht werden soll; auch könnte ein Mineral, eine Vogelfeder, eine Perle zur Verstärkung der Wirkung nötig sein. Die magische Krankheit wiederum erfordert eine Drogenkomposition, etwa aus mehreren Harzen oder aus verschiedenen Pflanzenteilen. In jedem Falle wird der 'attär um ganz bestimmte Mittel angegangen, die oft so ausgefallen sind, daß der Käufer sie nicht kennt. Andererseits kennt der Händler nicht den hier unterlegten Bestimmungszweck, muß sich also auf die Angaben des Kunden verlassen.

Ich habe drei Händler getroffen, die sich mit einem  $fq\bar{e}h$  zusammengetan hatten, um an den Markttagen ihre Geschäfte gemeinsam zu betreiben. Der  $fq\bar{e}h$  saß in diesem Falle mit im Verkaufszelt des 'aṭṭār und beriet die Kunden in speziell magischen Fragen.

Normalerweise sucht man einen  $fq\bar{e}h$  in dessen Wohnung auf. Die Adresse eines solchen Mannes ist leicht zu erfragen, sofern sie nicht sowieso allgemein bekannt ist. Es gibt jedoch auch  $fuqah\bar{a}$ , die auf den Märkten in einem eigenen Zelt anzutreffen sind und dort an Ort und Stelle Amulette ausschreiben und Beratungen vornehmen<sup>11</sup>. Häufig sind das "Reisende in Sachen Magie", d.h. Leute, die von Markt zu Markt ziehen, nie lange in der gleichen Gegend bleiben und sich durch den Besuch verschiedener lokaler Heiligtümer zusätzliche Reputation zu schaffen wissen. Denn nicht alle  $fuqah\bar{a}$  werden als gleichwertig angesehen: ihr Ruf — und damit ihre Popularität — hängt von der "Stärke" ihrer baraka ab. Diese magische Potenz wird nicht als konstante Größe empfunden; sie kann schwach oder stark ausgeprägt sein, kann sich abschwächen oder akkumuliert werden. Viel baraka von Geburt her hat z.B. der Abkömmling einer bekannten Heiligenfamilie, andererseits kann ein Mann einfacher Herkunft baraka gewinnen durch den Besuch berühmter heiliger Stätten.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Enzyklopaedie des Islām, I, 1913, S. 681.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> "Wise men", die auf Marktplätzen anzutreffen sind und in Krankheitsfällen um Rat angegangen werden, erwähnt z.B. Emily, SHAREEFA OF WAZAN, 1911, S. 78.

Auf dem sõq von Azrou praktizierten einige Zeit zwei ortsfremde fuqahā, die sich eines regen Zuspruchs erfreuten. Sie gaben an, Nachkommen der šůrfā<sup>12</sup> von Mulay Idriss بولاى ادريس <sup>13</sup> zu sein. Als "Großvater" nannte einer der beiden einen Marabut der Djebāla, Mūlāy 'Abd 's-Salām موزان , Sīdī 'Abd 'l-'Azīz bezog sich auf einen Heiligen der Gegend von Ouezzan وزان , Sīdī 'Abd 'l-'Azīz b. Yīfu وزان ييفو <sup>15</sup>. Sie reisten durch Marokko, verdienten ihr Geld auf den Märkten und zeigten ein mit vielen Stempeln versehenes Notizbuch, aus dem ihre Reisestationen zu ersehen waren. Auf ihren Wanderfahrten besuchten sie vor allem heilige Quellen, "um baraka aufzunehmen"<sup>16</sup>.

Einer der Männer berichtete von einer Pilgerreise nach Mekka, die er bereits im Alter von 13 Jahren und überdies zu Fuß unternommen hatte. Die Summe dieser Angaben sicherte beiden das größtmögliche Renommee unter den Marktbesuchern<sup>17</sup>.

Zur Ausrüstung eines  $fq\bar{e}h$  gehören nur wenige Gegenstände: eine kleine Flasche mit einheimischer Tinte<sup>18</sup>, Rohrfedern<sup>19</sup>, Papier, und — als eine Art Berufsabzeichen — ein Buch. Dieses Buch ist ein Requisit, das hauptsächlich zu Demonstrationszwecken benutzt zu werden scheint. Es sieht immer sehr

- 12 Šerīf شريف, pl. šûrfā شرفا, ist die marokkanische Version von klass. arab. šarīf, pl. šurafā', dem Titel der Nachkommen des Propheten Muḥammad. (Dazu Westermarck, 1926, I, S. 36ff).
- <sup>13</sup> Mulay Idriss gilt als Gründung des Stammvaters der ersten arabischen Dynastie Marokkos Idrīs b. 'Abd Allāh b. al-Haṣan b. 'Alī (763 auf Betreiben des Kalifen Hārūn ar-Rašīd vergiftet), dessen Grabmal im Zentrum der Stadt das berühmteste Wallfahrtsheiligtum des Landes ist.
- <sup>14</sup> Dieser große Heilige wird bei Westermarck an vielen Stellen erwähnt, s. 1926, II, Index, Stichwort Mûläi 'Abdsslam ben Mšīš. (Siehe dazu auch Emily, Shareefa of Wazan, 1911, S. 263).
- <sup>15</sup> Auch bei Westermarck wird ein Sîdi 'Abdl'ăzîz ben Yéffü genannt, 1926, I, S. 364, jedoch als Marabut von Dukkâla. Trotz der unterschiedlichen Ortsangaben möchte ich meinen, daß es sich um denselben Heiligen handelt.
- <sup>16</sup> Über die mit Quellen verknüpften Glaubensvorstellungen in Marokko informiere man sich bei Westermarck, 1926, Bd. I und II, nach dem Stichwort "Springs, holy or haunted", außerdem sei allgemein hingewiesen auf Kriss, 1960, Index, Stichwort "Quellen".
- <sup>17</sup> Übrigens ließen sich die beiden fuqahā an einer kleinen Besonderheit ihrer Kleidung erkennen. Zwar trugen sie wie jedermann žəllāba und rəzza, doch war der Turban in einer Weise gewickelt, die ihm ein mehr kappenartiges Aussehen gab. Dazu hatten beide beim Auftreten in der Öffentlichkeit eine weiße žəllāba angelegt, die sonst nur an Festtagen oder bei besonderen Anlässen üblich ist.
- <sup>18</sup> Amulette müssen mit der alten einheimischen Tinte geschrieben werden, die aus verkohlter Wolle hergestellt wird (s. unter Stichwort *s-smal*); mit europäischer Tinte ausgefertigte Amulette wären unwirksam (vgl. dazu Westermarck, 1926, I, S. 217).
- 19 Zusammen mit der alten Tinte wird ausschließlich das traditionelle Schreibrohr für die Amulettherstellung benutzt, da für moderne Schreibgeräte der gleiche Vorbehalt wie für die Tinte gilt. Man vergleiche die Ausführungen unter Stichwort s-smah.

alt und zerlesen aus und wird in Gegenwart der Klienten gern aufgeschlagen — doch hat man den Eindruck, daß es als Wissensquelle kaum eine Rolle spielt. Allerdings handelt es sich meist um Bücher, die als Nachschlagewerke für magische Zwecke verstanden werden können. Beliebt ist z.B. ein Werk von as-Suyūtī mit dem Titel ar-raḥma fī 'ṭ-ṭibb wa 'l-ḥikma الرحمة في الطبّ والحكة tibher.' das Erbarmen über die Heilkunde und die Weisheitslehre'.

Selten besitzt ein  $fq\bar{e}h$  mehrere Bücher, wie es überhaupt um die Bildung des "weisen Mannes" recht schlecht bestellt ist²¹. Die übliche Berufsgrundlage besteht im Besuch der Koranschule, von der oft nur mangelhafte Grundkenntnisse im Lesen und Schreiben der arabischen Sprache mitgebracht werden. Die Berufspraxis wird in bewährter Weise erlernt: die Spezialkenntnisse werden von einem zum anderen mündlich weitergegeben und durch Diskussionen mit Berufskollegen erhärtet. Bei alledem muß jedoch berücksichtigt werden, daß der Beruf eines  $fq\bar{e}h$  der vorliegenden Kategorie nicht eigentlich "erlernt" werden kann.

<sup>20</sup> Ğalāl ad-Dīn as-Suyūṭī (1445–1505) war ein bedeutender ägyptischer Schriftsteller der Mamlukenzeit. Seine sehr zahlreichen Werke umfassen alle Gebiete der damaligen islamischen Wissenschaft (vgl. E.I., Bd. 1934, S. 620–622; dazu GAL. II. 1949, S. 180). — Das oben genannte Werk wird nach GAL, Supplementband II, S. 252, jedoch fälschlich diesem Schriftsteller zugeschrieben. Es soll vielmehr von aṣ-Ṣanaubarī verfaßt worden sein, der kurz vor aṣ-Suyūṭī gelebt hat (gestorben 1412). — (Als "Handbuch" für Zauberpraktiken erwähnt Kriss 1962, S. 91, ein raḥmat al-umma von aṣ-Suyūṭī).

<sup>21</sup> Brunot spricht in ähnlicher Weise von fqe gnâizi, Verfertiger von Amuletten, "qui souvent sont illettrés", 1952, S. 605. Interessant sind in dieser Hinsicht Amulettzettel, die Anderson für Kordofan abbildet: sie sind von einem analphabetischen "fiki" geschrieben, der Schrift und Zahlen mit großem Fleiß nachzuahmen bemüht war, 1908, S. 291 und 293.

## 5. 'ATTÁR ALS FRAUENBERUF

Überraschend — und für ländliche islamische Gebiete besonders auffällig — ist die Erscheinung weiblicher Drogenhändler. Sie sind zwar ihren männlichen Kollegen gegenüber in der Minderzahl, aber doch immerhin so stark vertreten, daß man nicht mehr von Ausnahmefällen sprechen kann. Auf den untersuchten Märkten fanden sich neben ungefähr 20 männlichen 'attåra insgesamt sechs weibliche.

Alle gaben an, Araberinnen zu sein. Als fester Wohnsitz wurde jeweils eine der kleinen Atlasstädte genannt. Vier der Frauen waren zwischen dreißig und vierzig Jahre alt, die beiden anderen nahe fünfzig — jede hatte also das in dieser Gegend übliche Heiratsalter weit überschritten, ohne jedoch das Matronenalter schon erreicht zu haben. Ihre Berufstätigkeit wurde mit dem Fehlen eines Ernährers begründet. Die jüngste Händlerin erklärte z.B., sie habe sechs Kinder und einen sehr alten, arbeitsunfähigen Mann zu versorgen. Eine der beiden älteren Frauen hatte allerdings einen Ehemann, der als  $fq\bar{e}h$  ihren Marktstand teilte und die Kunden beriet, ohne dabei in ihre Handelsgeschäfte direkt einzugreifen.

Ist der 'aṭṭār-Beruf bei den männlichen Händlern meist Familientradition, kann bei den Händlerinnen davon keine Rede sein. Auf die Frage nach ihrer Berufsausbildung verweisen die Männer auf die Anleitung durch den Vater oder einen Verwandten; die Frauen erklären übereinstimmend, sie hätten alles selbst erlernt. Diese Angabe ist in mancher Hinsicht aufschlußreich. Selbstverständlich ist, daß in einem traditionell gebundenen islamischen Milieu Mädchen nicht für einen Beruf ausgebildet werden, Knaben dagegen schon in früher Jugend am Geschäft des Vaters teilnehmen. Wie kommen also Frauen zu den Spezialkenntnissen eines Drogenhändlers?

Wie in vielen Teilen der Welt sind auch in Marokko volksmedizinische und magische Praktiken in erster Linie Sache der Frau. Die Frau hat über Gesundheit und Wohlergehen der Familie zu wachen; sie muß die Rezepte und Mittel kennen, auf die man in schwierigen Lebenssituationen zurückgreifen kann. Eine Grundkenntnis der gängigsten Drogen und ihrer Anwendung wird mithin von jeder Frau erwartet. In vielen Familien werden darüberhinaus Spezialrezepte überliefert — und jeweils von der Mutter an die Töchter weitergegeben — die auf der Erfahrung von Generationen basieren, aber auch solche, die altertümliche, zum Teil korrumpierte, religiöse Praktiken widerspiegeln¹.

<sup>1</sup> Vgl. dazu vor allem A.-R. de Lens: "Pratiques des harems marocaines. Sorcellerie, médecine, beauté". Paris 1925. Das Werk ist eine instruktive, sehr umfangreiche Rezeptsammlung, bei der nur zu bedauern ist, daß Herkunfts-

Mit der überlieferten Kenntnis volkstümlicher Mittel verbindet sich bei vielen Frauen ein natürliches Interesse an der Sache, das zur Kompilation und zum Ausbau aller erreichbaren Informationen führt. Ihr größeres Wissen wird zwangsläufig von Verwandten, Freunden und Nachbarn in Anspruch genommen und dadurch wiederum um praktische Erfahrungen bereichert.

Daß die Drogenhändlerinnen sich bei der Ausübung ihres Berufes auf selbsterworbene Kenntnisse stützen können, ist somit in keiner Weise außergewöhnlich.

Die unterschiedlichen Berufsvoraussetzungen bei weiblichen und männlichen 'aṭṭāra lassen sich in der Praxis an einigen charakteristischen Punkten erkennen. Das Warenangebot der Händlerinnen ist generell bescheidener als das der Händler. Es fehlen ungewöhnliche, selten verlangte Drogen, während alle Substanzen, die als Schönheitsmittel gebraucht werden können, besonders reichlich vorhanden sind. Kompliziertere fremdartige Drogenbezeichnungen, die zur Fachsprache jedes besseren Drogenhändlers gehören, werden von den Frauen nicht benutzt. Hat eine Droge mehrere Bezeichnungen, wird stets die volkstümlichste gebraucht (wie z.B. 'ād 'n-nuwār ,,Blumenholz' statt qrontəl für Gewürznelke). Liebesmittel und Medikamente für Kinder lassen sich mit den nötigen Gebrauchshinweisen am besten bei Händlerinnen erwerben, während Amulettzutaten mehr Sache ihrer männlichen Kollegen sind.

Die ungünstigere finanzielle Ausgangsbasis der Frauen hat zur Folge, daß sie gemeinhin ohne Verkaufszelt arbeiten. Die Waren werden wie üblich ausgestellt, die Händlerin nimmt dahinter auf einer Matte Platz und arrangiert alles, als ob sie sich in einem Verkaufszelt befände. Den mangelnden Witterungsschutz, der sich — besonders in den heißen Sommermonaten — sehr unangenehm bemerkbar machen kann, versucht sie notdürftig auszugleichen: sie errichtet ihren Stand nach Möglichkeit an einer  $s\bar{\rho}q$ -Mauer und schützt sich durch ein provisorisches Sonnensegel oder auch nur durch einen großen Strohhut.

Ein gewisses Problem scheint die Frage der angemessenen Bekleidung zu sein. Die von den Frauen gefundene Lösung ist recht uneinheitlich: vom korrekten Verhüllgewand der städtischen Araberin bis zur Tracht der zeltbewohnenden Berberin lassen sich alle Übergangsstufen beobachten. Komplett nach guter arabischer Sitte verhüllt war nur eine der Händlerinnen. Sie trug während der gesamten Marktzeit žəllāba und ltām flug. Die Frauen-zəllāba ist — wie die der Männer — ein mantelartiges Übergewand mit Kapuze, der ltām ist

angaben und arabische Termini fehlen. — Hingewiesen sei außerdem auf die zahlreichen, gut belegten und mit arab. und berb. Drogenbezeichnungen versehenen Rezepte, die E. WESTERMARCK in seinem "Ritual and Belief in Marocco", London 1926, mitteilt.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zu žəllāba siehe S. 10, Fußnote 9. — Ltām ist die Dialektform von litam (b), einem Wort, das nach der E.I., III, S. 31, den Mundschleier der Männer verschiedener Beduinenstämme bezeichnet. Als Terminus für den Gesichtsschleier der Marokkanerin ist es als ltâm von Rackow für Tetuan belegt, 1958, S. 20 und Tafel XXIII.

ein Schleiertuch, das zum Verhüllen der unteren Gesichtspartie verwendet wird. Werden beide Kleidungsstücke richtig angelegt, bleiben nur die Augen und ein Teil der Stirn unbedeckt — die Identität der Trägerin ist damit verborgen³. Zwei weitere Händlerinnen trugen ebenfalls die žəllāba, entfernten jedoch den Gesichtsschleier, nachdem sie ihren Platz auf dem Markt eingenommen hatten; ergänzend wurde ein Strohhut aufgesetzt — eine für das Atlasgebiet ungewöhnliche Kopfbedeckung⁴. Die anderen drei Frauen hatten auf das Verhüllgewand verzichtet. Sie trugen über den üblichen traditionellen Frauenhosen, sərwāl⁵, verschiedenartige landesübliche — arabische und berberische — Frauenoberkleider; eine von ihnen hatte zusätzlich eine Strickjacke europäischer Machart angezogen.

Das Auftreten aller Händlerinnen war sicher und selbstverständlich, ihre Handelspraktiken unterschieden sich nicht von denen der männlichen Händler. Auch schienen ihre Geschäfte nicht schlechter zu gehen.

- <sup>3</sup> Zur Verschleierung mit žəllāba und ltām s. Uplegger, 1968, S. 22-26.
- <sup>4</sup> Große Strohhüte sind in Marokko vor allem bei den Berberfrauen der Nordprovinzen üblich, vgl. z.B. RACKOW, 1958, S. 33, und die Abbildungen auf den Tafeln XXXVI, XXXVIII, XXXIX, XL.
- <sup>5</sup> Wie bei der žəllāba handelt es sich im Prinzip um das gleiche Kleidungsstück, das auch die Männer tragen, vgl. S. 10, Fußnote 10. Siehe dazu auch die Ausführungen von RACKOW, 1958, S. 14.

#### 6. SPEZIALBEGRIFFE

Vor Beschreibung der einzelnen Drogen ist es notwendig, einige Begriffe zu erläutern, die immer wieder genannt werden. Es sind das Spezialtermini, die nicht nur zur Fachsprache der Drogenhändler gehören, sondern jedermann geläufig sind.

Da ist zunächst der Ausdruck rāṣ ʾl-ḥanūt رأس الحنوت. Rāṣ¹ heißt "Kopf" oder "Spitze", ḥanūt² bezeichnet generell jedes orientalische Ladengeschäft³; rāṣ ʾl-ḥanūt wäre also "die Spitze des Geschäftes". Gemeint ist damit eine Mischung aus vielerlei Würzstoffen, die von Fall zu Fall verschieden zusammengesetzt werden kann, jedoch in der Regel nur aus pflanzlichen Substanzen besteht.

Der Begriff ist derartig populär, daß der Ausdruck in vielen lexikographischen Arbeiten verzeichnet ist, allerdings mit recht widersprüchlichen Übersetzungen. So findet man z.B. bei Mercier die Bedeutung "quatre épices" (1951, S. 62). Socin und Stumme übersetzen "Pfeffer" (1894, S. 58) und Brunot bietet unter zwei verschiedenen Stichworten die folgenden beiden Versionen an: "les épices qui se vendent chez le droguiste 'aṭṭâṭr" (1952, S. 192) und "mélange d'épices variées que l'on emploie comme condiments" (1952, S. 293). Gänzlich unerwähnt bleibt in allen Fällen der Verwendungszweck des rāṣ 'l-ḥanūt: die Mischung wird — zumindest im Gebiet des Mittleren Atlas — als medizinisches Mittel verstanden und als solches bei den verschiedensten Beschwerden verwendet. Je nach Zusammensetzung kann ein rāṣ 'l-ḥanūt z.B. gegen Rheumatismus, gegen Unfruchtbarkeit oder gegen sexuelles Versagen gebraucht werden. Die Art der Anwendung kann allerdings zu dem Fehlschluß führen, es handle sich um ein reines Speisegewürz. Man verabreicht die "Arznei" nämlich in einer Mahlzeit — besonders gern als Füllung in einem jungen Huhn<sup>4</sup>.

Drogenkompositionen dieser Art stellt jeder 'attär nach Wunsch her, sie werden aber auch verschiedentlich fertig gemischt zum Verkauf angeboten.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das klass. arab. ra's رأس. Marçais schreibt für Tanger nach der Aussprache rāṣ رأص, 1911, S. 304, ebenso Lévi-Provençal für Ouargha, 1922, S. 209, und Brunot für Rabat, 1952, S. 291; Brunot meint, daß die Aussprache mit emphatischem ş wahrscheinlich für ganz Marokko gilt, doch gibt Kampfmeyer für Fes schwaches s an, 1909, S. 22, Zeile 11.

 $<sup>^2</sup>$  Eigentlich <br/> hānūt حانوت. Vgl. dazu Marçais, 1911, S. 269, und Brunot, 1952, S. 192.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Es sind das kleine, rechteckige, fensterlose Räume, die sich auf einen Platz oder eine Bazarstraße öffnen. Sie sind in ihrer gesamten vorderen Breite mit einem Holzladen versehen, der zur Geschäftszeit geöffnet wird und damit gleichzeitig Eingang, Lichtquelle und "Schaufenster" freigibt.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Vgl. die Ausführungen unter Mischung Nr. 1, 2, 3.

Ein anderer sehr üblicher Begriff ist təbhtra بَنيٰرة, berberisiert abthhar. Er ist aus der Wortwurzel خُوّ "verdampfen, räuchern" abzuleiten und müßte sinngemäß mit "Ausräucherungsmittel" übersetzt werden. Brunot gibt für t'bhtra, pl. thâhar, folgende Bedeutungen an: 1. "émission de vapeur", 2. "fumigation", 3. "petit paquet d'herbes aromatiques et magiques" (1952, S. 17/18). Nach Mercier ist tebhira "produit pour la fumigation "(1951, S. 212).

Die Drogenhändler verkaufen unter dieser Bezeichnung magische Räuchermittel. Wiederum handelt es sich um Drogen mis chung en, deren Zusammensetzung variabel ist. Die Ingredienzien können pflanzlicher, mineralischer oder tierischer Herkunft sein. Jede  $t \circ b h \hat{n} r a$  richtet sich — vorbeugend oder abwehrend — gegen die  $\check{z} n \bar{u} n$ , wobei im Einzelfalle ganz unterschiedliche Anlässe vorliegen können. Besonders häufig ist der Fall einer unerklärlichen Erkrankung oder eines rational schwer faßbaren Unglücks.

Təbḥira-Mischungen werden auf den Märkten meist fertig angeboten<sup>6</sup>, man kann sie sich natürlich auch zusammenstellen lassen, unter Umständen sogar selber mischen.

Neben  $t o b h \bar{t} r a$  gibt es den Begriff  $b h \bar{u} r$   $\dot{z}$ , der aus derselben Wortwurzel stammt und etwa die gleiche Bedeutung hat. Im Sprachgebrauch wird er mehr für "Räucherwerk" allgemein verwendet (man sagt z.B., diese oder jene Substanz wird als  $b h \bar{u} r$  benutzt).

MERCIER gibt nebeneinander die Bedeutung "encens", "benjoin" und "produit pour fumigation" an (1951, S. 13), Brunot übersetzt "fumigation" (1952, S. 17) und Loubignac "aromates" (1952, S. 358)<sup>7</sup>.

Ebenfalls auf den gleichen Stamm geht das Wort mbåhra بنورة zurück, das zur Bezeichnung des Gefäßes gebraucht wird, in dem man bhūr verbrennt. Nach Mercier ist mbehra, pl. mbaher, "brûle-parfums", "cassolette", "encensoir"; Brunot schreibt mbåhra, pl. mbåhår, übersetzt mit "cassolette" (1952, S. 18) und korrigiert sich selbst indem er hinzufügt "improprement appelée brûle-parfum" (diese Bedeutung hatte er 1921, S. 112, angegeben).

Es handelt sich um ein Räuchergefäß in Pokalform, mit einem halbkugeligen durchbrochenen Deckel, das aus Messing, Kupfer oder Silber gearbeitet sein kann<sup>8</sup>. Zum Gebrauch legt man einige Stückchen glühender Holzkohle hinein, auf die die gewünschten aromatischen Substanzen gestreut werden<sup>9</sup>.

Soll das Räucherwerk seine volle Wirkung tun, muß die mbåhra von einer Frau durch alle Räume des Hauses — oder der Wohnung — getragen werden.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. dazu Brunot, 1952, S. 16/17. 
<sup>6</sup> Vgl. die Mischung Nr. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Der Terminus ist unverändert ins Berberische übernommen worden. LAOUST belegt ihn für die Berber Zentralmarokkos als *lebhūr*, "fumigations d'encens", 1930, S. 208, MERCIER speziell für die Ait Izdeg als *elbhur*, 1937, S. 361, und DESTAING für das Soûs-Gebiet als *lebhūr*, 1938, S. 137.

<sup>8</sup> Dieses Gerät ist sehr schön bei RACKOW skizziert und beschrieben, 1958, Tafel VIII. Vgl. auch BRUNOT, 1921, Tafel 1, Fig. 3.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Wie Rackow schreibt, wird das Gefäß vor Ingebrauchnahme mit Gips ausgestrichen, um die glühende Kohle vom Metall zu isolieren (Erläuterung zur Abbildung auf Tafel VIII).

Das geschieht regelmäßig an allen religiösen Festtagen und außer der Reihe bei besonderen Vorkommnissen innerhalb der Familie. Man glaubt, sich auf diese Weise das Wohlwollen der źnūn sichern zu können oder sie doch wenigstens zu einem neutralen Verhalten zu veranlassen<sup>10</sup>. Die Beräucherung wird abends vor dem Schlafengehen vorgenommen.

Das Verbrennen von Räuchermitteln ist eine so allgemein geübte Praktik, daß jede einigermaßen gut situierte Familie ein schön gearbeitetes Räuchergefäß zu den selbstverständlichen Haushaltsgegenständen zählt. Wer sich ein solches Gerät nicht leisten kann, benutzt an seiner Stelle den üblichen kleinen Holzkohlenofen,  $m \not \geq m \mathring{a}_r$ . Es ist das ein niedriges, handgetöpfertes Tongefäß, das in Marokko in vielen Varianten verbreitet ist. Im Prinzip besteht jeder  $m \not \geq m \mathring{a}_r$  aus einem schüsselförmigen Becken mit drei Auflageknubben für den Topf. Oft hat er einen durchbrochenen Unterteil, der gleichzeitig als Fuß und als Griff zum Transportieren des Ofens dient¹². Benutzt man den  $m \not \geq m \mathring{a}_r$  zum Verbrennen von  $bh \ddot{u}_r$ , wird er ebenfalls durch alle Räume getragen, bis das Räucherwerk vollständig verbrannt ist. Die Asche wird zusammen mit den Holzkohlenresten sorgfältig fortgeschüttet, bevor der Ofen wieder seinem normalen Bestimmungszweck zugeführt wird.

Wenn zur Heilung eines Kranken eine bestimmte, auf die Art der Erkrankung zugeschnittene Räuchermischung verbrannt werden soll, geschieht das in der Regel im  $m \tilde{z} m \tilde{a} r$ — auch dort, wo ein reguläres Räuchergefäß vorhanden ist<sup>13</sup>.

Im Zusammenhang mit der Drogenverwertung muß noch ein Gegenstand genannt werden, der wie der Holzkohlenofen in jedem Haushalt zu finden ist:  $m \partial h r \partial z$  , ein Mörser aus Buntmetall mit einem Stößel l - v i d مهراز, berb.

- <sup>10</sup> Vgl. dazu Rackow, 1958, S. 10.
- Das Wort ist in ganz Marokko bekannt, der Plural ist gleichmäßig.—
  Belege gibt es in großer Anzahl und für nahezu alle Landesteile, doch nicht überall bezeichnet eindeutig das tönerne Kohlenbecken. Nach Brunot ist damit in Rabat mehr ein transportables Metallöfchen gemeint, während der Tonofen die Spezialbezeichnung nåfåh trägt, 1952, S. 120. Lévi-Provençal gibt in seinem Ourgha-Vokabular die Bedeutungen "fourneau en cuivre à trépied" und "brasero de terre cuite" nebeneinander an, 1922, S. 186. Sprachlich nur leicht modifiziert findet sich das Wort auch in den Berberdialekten wieder, vgl. Biarnay, 1917, S. 250; Laoust, 1920, S. 34; Destaing, 1920, S. XV, und 1938, S. 242; Loubignac, 1925, S. 468; Mercier, 1937, S. 216.
- $^{12}$  Abbildungen solcher Holzkohlenöfen finden sich z.B. bei Rackow, 1958, Tafel LIV und LVII.
  - <sup>13</sup> Vgl. dazu die Ausführungen auf den S. 167, 178, 191, 212 u.a.
- 14 Eigentlich مهراس, doch gibt auch Brunot mahrâz—pl. mhârěz—an (für Rabat), 1921, S. 137 und 1952, S. 798. Loubignac verzeichnet in seinem Zaër-Vokabular: مهراس ,mortier", 1952, S. 579. Im Berberdialekt des Soûs-Gebietes ist es nach Destaing, 1938, S. 191, als *lmehräz*, pl. *lmehäriz*, übernommen worden.
- 15 Mit *l-vid*, von klass. arab. *yad* 1, "Hand" mit agglutiniertem Artikel J, bezeichnet man in Marokko die Henkel oder Handgriffe aller möglichen Gegenstände. (Vgl. auch die bei Brunot, 1952, S. 831, für den Wortgebrauch angeführten Beispiele).

azduz<sup>16</sup>, aus dem gleichen Material. Alle Drogen, die pulverisiert verwendet werden, zerreibt man kurz vor dem Gebrauch in diesem Gefäß.

ist ein Plural von سحر und wird gewöhnlich mit "Zauberei" oder "Hexerei" übersetzt<sup>17</sup>. Besser wäre, das Wort "Magie" zu verwenden. In diesem Sinne wird es nicht nur allgemein in arabischsprachigen Ländern verstanden, sondern ist als fester Begriff im Volksglauben aller islamischen Länder zu finden.

Wie MacDonald in der E.I. unter dem Stichwort sihr ausführt, hat die ursprüngliche Wortbedeutung "Zauber" schon in frühislamischer Zeit den weitergefaßten Begriff "Magie" eingeschlossen<sup>18</sup>.

Im Sprachgebrauch Marokkos benutzt man nur selten den Singular — sahr oder sehr gesprochen —, das Pluralwort wird als generelle Bezeichnung empfunden und im ganzen Lande auf Manipulationen angewandt, durch die man unmittelbar oder mittelbar einen schädigenden, u. U. auch nutzbringenden Einfluß auf andere Menschen zu nehmen versucht<sup>19</sup>. Welcher Art die magischen Handlungen auch immer sein mögen, ob es sich um "schwarze" oder "weiße" Magie handelt, stets werden dazu bestimmte Drogen benötigt. Noch häufiger aber bedient man sich der Waren des Drogenhändlers, um den Folgen vermuteter magischer Praktiken entgegenzuwirken.

In diesem Zusammenhang taucht regelmäßig auch ein anderer allbekannter Begriff auf:  $t\acute{u}k\bar{u}l$  تركال. Die Wortwurzel שלו bedeutet allgemein arabisch "essen", der II. Verbalstamm שלו "zu essen geben". Im marokkanischen Arabisch hat  $w\acute{u}kkel$  وكل jedoch über die Bedeutung "zu essen eingeben" den Nebensinn "vergiften" angenommen (vgl. Lerchundi 1892, S. 317;

<sup>16</sup> Das Berberwort *azduz* wird in der Bedeutung "Schlegel" u.a. von MERCIER für die Ait Izdeg, 1937, S. 314, und von DESTAING für das Soûs-Gebiet, 1938, S. 176, angegeben; der Plural ist *izdaz*.

<sup>17</sup> Englisch entsprechend mit "witcheraft" (vgl. z.B. Westermarck, 1926, I, S. 570), französisch mit "sorcellerie" (so u.a. bei Marçais 1911, S. 329 und Loubignac 1952, S. 453).

<sup>18</sup> Das an mehreren Stellen im Koran erwähnte Wort und die damit verbundenen Glaubensvorstellungen hat die islamischen Traditionalisten der klassischen Zeit in starkem Maße beschäftigt. MacDonald gibt in seinem ausführlichen Artikel einen sehr guten zusammenfassenden Überblick, der komplettiert wird durch eine Liste neuer arabischer Schriften zum Thema Magie in der islamischen Welt, E.I. IV, 1934, S. 438–447.

<sup>19</sup> Nähere Ausführungen erübrigen sich auf Grund der zahlreichen Publikationen über diesen Gegenstand. Man informiere sich u.a. bei Маиснамр 1908, Doutté 1909, und Westermarck 1926, speziell zum Begriff shōr Bd. I, Kap. XI, S. 570ff.

Marçais 1911, S. 334; Loubignac 1952, S. 355),  $t\bar{u}k\bar{u}l$  ist folglich, wie Brunot es für Rabat formuliert, "action de faire absorber un philtre" und "maladie provoquée par ce philtre" (1952, S. 732). Für das Gebiet des Mittleren Atlas wäre "philtre" allerdings besser durch den weiter gefaßten Begriff "magisches Gift" zu ersetzen, und der Wortgebrauch von  $t\bar{u}k\bar{u}l$  um die Bedeutung "Vergiftung" zu erweitern (siehe dazu auch Charnot 1945, S. 60, Fußnote).

 $T\bar{u}k\bar{a}l$  wird besonders häufig als Liebeszauber praktiziert, speziell von Frauen. Magische Substanzen, die zu diesem Zweck verwendet werden, gibt es in großer Anzahl und Variationsbreite. Doch nicht immer ist das Ziel harmlos. Gesundheitsschädigende Vergiftungen kommen nicht nur ungewollt vor, sondern werden oft auch beabsichtigt.

Nach Charnot wird der Begriff  $t\bar{u}k\tilde{a}l$  auch im Hinblick auf eindeutig kriminelle Vergiftungen gebraucht (1945, S. 60, Fußnote 1).

Alle Mittel, die im Falle von  $t\bar{u}k\bar{a}l$  eine Rolle spielen, werden verständlicherweise in Speisen oder Getränken verabreicht.

Wie groß die Furcht vor "magisch vergiftetem Essen" ist, wird im nachfolgenden drogenkundlichen Teil deutlich: eine erstaunlich hohe Zahl der unterschiedlichsten Drogen werden als Gegengift, Heil- oder sogar Vorbeugungsmittel gegen  $t\bar{u}k\bar{a}l$  erklärt.

# TEIL II

#### VORBEMERKUNGEN

Die nachfolgend aufgeführten Drogen sind nach ihrer stofflichen Herkunft in Gruppen zusammengefaßt. Pflanzliche, tierische und mineralische Mittel bilden die drei Hauptgruppen, dazu kommt ein Anhang mit Objekten technischer Provenienz und eine Liste mit Beispielen zusammengesetzter Mittel.

Innerhalb jeder Sachgruppe werden die einzelnen Substanzen in alphabetischer Reihenfolge gebracht, und zwar nach den Anfangsbuchstaben ihrer einheimischen (Haupt-)Bezeichnung geordnet. Dabei wird die übliche Buchstabenfolge des arabischen Alphabets eingehalten und der Artikel al — auch dort wo er zum Wort gehört — nicht berücksichtigt. Bei der Darstellung jeder Droge wird gleichbleibend nach folgendem sachlichen Schema vorgegangen:

- 1. Einheimische Drogenbezeichnung
- 2. Identifikation der Substanz
- 3. Sprachliche Quellenbelege
- 4. Mitteilungen zur Verwendung der Droge im Mittleren Atlas
- 5. Quellenbelege zur Verwendung des Mittels in Marokko
- Zu 1: Die Drogenbezeichnungen sind in der Aussprache notiert, die auf den beschriebenen Märkten des Mittleren Atlas gebräuchlich ist; daneben wird jeder Begriff in arabischer Schreibweise wiedergegeben. Erläuterungen zur Herkunft des Wortes und Hinweise auf den Gebrauch in der klassischen arabischen Drogenkunde werden in entsprechenden Fußnoten gegeben.
- Zu 2: Die in Marokko eingekauften Proben aller Substanzen wurden in Deutschland bestimmt. In manchen Fällen war es nicht möglich, zu eindeutigen Ergebnissen zu kommen, einige wenige Mittel konnten gar nicht identifiziert werden (trotz wiederholter Rückfragen in Marokko). Mitunter erscheinen auch verschiedene Substanzen unter der gleichen einheimischen Bezeichnung. Alle strittigen Fälle werden durch Fragezeichen oder Anmerkungen kenntlich gemacht.
- Zu 3: Zum Nachweis der Drogenbezeichnungen werden nur Quellenwerke aufgeführt, die sich speziell auf Marokko beziehen oder aber Anspruch darauf erheben, für den gesamten Magrib gültig zu sein. Auf Einzeldarstellungen aus Algerien oder Tunesien wurde verzichtet (besonders interessante Arbeiten werden jedoch in Anmerkungen erwähnt).

Nicht aufgeführt werden außerdem solche Werke arabisch-marokkanischer Autoren, die zur beabsichtigten Darstellung gegenwärtiger volkstümlicher Begriffe keinen brauchbaren Beitrag leisten können.

Die — in der Reihenfolge ihres Erscheinungsjahres zitierten — Quellen sind sehr unterschiedlicher Qualität, ergänzen sich jedoch in gewisser Weise. Botanisch oder ethnopharmazeutisch ausgerichtete Arbeiten geben allgemein einheimische Termini nur sehr unvollkommen und ohne Herkunftsangabe wieder, bringen dafür aber zuverlässige Drogenbestimmungen; sprachliche Untersuchungen legen hauptsächlich Wert auf eine exakte Wiedergabe der Dialektausdrücke eines genau benannten Gebietes oder Stammes, sind aber bei der Identifikation von Spezialtermini unzuverlässig. Einige ethnographische Arbeiten über Marokko, die in beiden Punkten mangelhafte Angaben machen, wurden hier nicht berücksichtigt, werden aber unter 5 ausgewertet.

Zu 4: Alle Angaben zur Verwendung der Drogen stammen ausschließlich aus dem Gebiet des Mittleren Atlas, müssen also nicht für ganz Marokko Gültigkeit haben. In ihrer Tendenz und Grundkonzeption sind die Rezepte jedoch allgemeintypisch.

Arabische und berberische Termini, die hier erscheinen, sind in der Ausspracheweise des beschriebenen Gebietes wiedergegeben.

Der Wortton wird bei der jeweils ersten Notierung durch Accent Aigu kenntlich gemacht.

Zu 5: Aus den hier angeführten Literaturbelegen geht hervor, inwieweit Gebrauch und Verwendungsart der einzelnen Substanzen in ganz Marokko bekannt sind. Ausgewertet wurden neben Spezialliteratur und ethnographischen Arbeiten auch Reisewerke älteren und neuen Datums.

Auf die Darstellung von Parallelbeispielen aus den benachbarten Magribstaaten oder anderen islamischen Ländern wird im Prinzip verzichtet. Ausnahmen werden dort gemacht, wo es zum besseren Verständnis notwendig oder nützlich erschien, etwas weiter auszugreifen.

Alle Drogenbezeichnungen und sonstigen termini technici, ebenso alle Stammesnamen, die in den Belegen genannt werden, werden in der Form zitiert, die der jeweilige Autor verwendet.

### 1. DROGEN PFLANZLICHER HERKUNFT

 $ləbz ar{a}r$  اېزار $is ar{u} f ar{a}r$  اسوفار لېزار

## Beerenfrüchte der Pfefferpflanze (Piper nigrum)

Salmon (1906, S. 62, Fußnote): ibzar = poivreLaoust (1920, S. 80): libzar = poivre

Loubignac (1925, S. 506): isufal = 1. Épices, 2. Remèdes (Zaïan)

MERCIER (1937, S. 362): lebzar = poivre (Ait Izdeg) DESTAING (1938, S. 225):  $labz\bar{a}r = poivre$  noir (soûs)

MERCIER (1951, S. 84): *ibzar* = poivre LOUBIGNAC (1952, S. 363): *ibzar* = poivre (Zaër)

Wie in aller Welt ist Pfeffer auch in Marokko ein geschätztes, allgemein bekanntes und häufig verwendetes Gewürz. Schwarze und weiße Pfefferkörner findet man selbst auf den kleinsten Märkten angeboten; sie werden ungemahlen gehandelt und erst zum Gebrauch im Mörser zerstoßen². Spezifische medizinische Qualitäten scheinen dem Pfeffer nicht zugeschrieben zu werden, doch spielt er eine Rolle in magischen Praktiken. Dabei wird er — in Kombination mit anderen Substanzen — als liebes- und fruchtbarkeitsförderndes Mittel benutzt.

In dieser Eigenschaft erwähnt ihn Salmon (1906, S. 61, Fußnote 5) als Bestandteil eines umfangreichen  $r\bar{a}_{\bar{s}}$  'l-hanút. Lens (1925, S. 38) beschreibt ein Kuskusrezept für Frauen mit Nachwuchssorgen, in dem "une demi-livre de poivre, de l'ail, de la salsepareille" enthalten sein soll. Bei Westermarck finden sich mehrere Belege für die Verwendung von Pfeffer im Liebeszauber; so verbrennt z.B. eine Frau, die ihren abwesenden Ehemann zu sich zurück rufen möchte, Pfefferkörner und Koriandersamen (1926, I, S. 121), wogegen ein Mann Pfeffer und Safran als Räuchermittel benutzt, um auf magischem Wege Liebe und Ehe-Einverständnis einer Frau zu erzwingen (S. 361)<sup>3</sup>.

- 1 Von بزر "Samen"; der Plural ابزار findet sich in den arab. Wörterbüchern allgemein für "Gewürz" (so als abzār bei Wehr, S. 50 und als ibzār bei Dozy, S. 81).

   In Marokko bezeichnet das Wort speziell den Pfeffer, doch wird es ausnahmslos mit agglutiniertem l- des Artikels angegeben. Die Berber des Mittleren Atlas benutzen meist ebenfalls diesen arab. Terminus; fragt man nach einem berb. Synonym wird isūfār genannt, ein Wort, das eigentlich generell "Gewürzdrogen" bedeutet.
  - <sup>2</sup> Vgl. dazu Bouquet/Kerharo, 1950, S. 257.
- <sup>3</sup> Zur Verwendung von Pfeffer in der tunesischen Volksmedizin und Magie siehe Bouquet/Kerharo, 1950, S. 257.

ابلالوز <sup>4</sup> بلالوز البلالوز <sup>4</sup> بلالوز البلالوز عبلالوز البلالوز الللالوز الللالوز الللالوز الللالوز الللالوز الللالوز اللالوز اللالوز اللالوز اللالوز اللالوز اللالوز اللالوز اللالوز اللالوز الالوز اللالوز اللالوز اللالوز اللالوز الالوز الالوز اللالوز الالوز الالوز الالوز الالوز ا

## Asphodill, Wurzel und Knollen von Asphodelus sp. (A. ramosus?)

Leared (1891, S. 343):

Laoust (1920, S. 506):

Loubignac (1925, S. 461):

Renaud (1934, S. 38, Anmerkung

zu Nr. 83):

Trabut (1935, S. 37):

abaluz = Asphodelus ramosus, eng. moench

abellaluz = tige d'asphodèle

iöluluz, pl. iöluluzen = tige d'asphodèle (Zaian)

blālūz, blayllūz = le mot désigne la hampe, et

souvent les tubercules de l'asphodèle

belouz, llouz = A. microcarpus, A. cerasiferus,

Bouquet/kerharo (1950, S. 339): belouaz = Asphodelus fistulosus Loubienac (1952, S. 368): يالواز = tubercules d'asphodèle, coll. بالواز (Zaër)

les tubercules

Getrocknete Stücke von Wurzel und Wurzelknollen der Asphodeloslilie werden als Mittel gegen Geschwüre und Hautausschläge gehandelt.

Man verwendet die zu Pulver zerstoßene Droge jedoch selten allein; in der Regel wird Henna beigefügt, oft auch pulverisiertes Roteisenerz. Die Mischung dieser drei Substanzen gilt außerdem als ein wirksames Mittel gegen Krätze.

Gattefossé teilt zum Gebrauch von Asphodelus tenuifolius D.C. und Asphodelus microcarpus Viv. folgendes mit: "Les racines d'Asphodèles sont employées en fumigations contre la jaunisse. Sèches, on les emploie en pansements contre les ulcères et les abcès. Les cendres en sont diurétiques" (Prod. végét. 1921, S. 109).

Daß Henna zur Wundbehandlung allgemein und speziell auch gegen Hauterkrankungen verwendet wird, belegen verschiedene Autoren. Quedenfeldt, der mitteilt, daß "Geschwüre aller Art" durch Aufstreuen von Hennapulver behandelt werden, bestätigt außerdem die Verwendung von Roteisenerz bei syphilitischen Geschwüren<sup>6</sup>, (1891, S. 77/78).

addåd

Wurzel der Mastix-Distel (Atractylis gummifera)

Leared (1891, S. 341): adad = Atractylis gummifera L., (the root)Pays du Mouton (1893, S. IV): addad = chardon à glu

<sup>4</sup> Nach Laoust ist das Wort auf gr. βολβοσ, bzw. lat. *bulbus* zurückzuführen (1920, S. 506), nach Colin käme mehr die Diminutivform *bulbulus* für die Ableitung in Frage (1927, S. 97, Ergänzung zu 1926, S. 57).

<sup>5</sup> Die für diese Asphodelus-Arten angegebenen einheimischen Termini stimmen mit der oben notierten Bezeichnung nicht überein.

6 Roteisenerz wird hier als "rotes Präcipitat" (arab. hadida hámra) bezeichnet.

<sup>7</sup> Das Berberwort addåd wird vielfach als arabisch empfunden — als dād mit assimiliertem arab. Artikel — und dann ed-dād gesprochen (vgl. dazu auch Renaud, 1934 S. 25). Verschiedene der oben angeführten Wortbelege lassen die gleiche Tendenz erkennen.

addåd 33

```
Basset (1899, S. 57):
                                      addad ادّاد = chardon à glu, A. gummifera
LAOUST (1920, S. 509):
                                      w\acute{a}dd\ddot{a}d = w.o. (Iguerrouan)
                                      áddäd = w.o. (Zemmour, Ichqern, Izayan,
                                         Ait Seghrouchen, Zouaoua, Bougie)
BOUQUET (1921, S. 33):
                                      adad = w.o.
GATTEFOSSÉ (1921, S. 96):
                                      adad, haddad = w.o.
BULIT (1922, S. 327):
                                      dad, addad = w.o.
LENS (1925, S. 10):
                                      addad = w.o.
WESTERMARCK (1926, I, S. 110):
                                      arab. d\ddot{a}d, berb. add\ddot{a}d = w.o.
RENAUD (1934, S. 25,
                                      \bar{a}dd\bar{a}dاد"اد, add\bar{a}d, ed-d\bar{a}d = w.o.
  Anmerkung zu Nr. 52):
TRABUT (1935, S. 42):
                                      heddad, addad, leddad, leddad = w.o.
LOUBIGNAC (1952, S. 354):
                                      اد"اد (Beni Mellal), اد"اد (Zaër) = w.o.
```

Getrocknete Abschnitte vom Wurzelstock der Mastix-Distel findet man als Komponente einiger Räuchermischungen, deren spezieller Verwendungszweck jedoch nicht durch diese Droge bestimmt zu werden scheint.

Nähere Angaben zum Gebrauch von addåd wurden nicht gemacht, doch ist die Tatsache nicht unbekannt, daß die frische Wurzel Giftstoffe enthält.

Die in Nordafrika gemeine Pflanze wird schon von Leo Africanus beschrieben: "Addad ist ein bitteres Kraut, dessen Wurzel so giftig ist, daß eine Drachme von dem daraus distillirten Wasser den Menschen in einer Stunde tödtet; wie das sogar den Frauenspersonen in ganz Africa bekannt ist" (Übers. Lorsbach 1805, S. 592).

Daß die toxischen Eigenschaften der Wurzel wohlbekannt sind und nicht selten zu kriminellen Zwecken ausgenutzt werden, erwähnen auch spätere Autoren, so Bouquet (1921, S. 33) und Renaud (1934, S. 25).

LOUBIGNAC führt sogar ein Rätsel auf, das auf die Giftwirkung der Wurzel anspielt (1952, arab. Text S. 235, franz. Übers. S. 344). Leared, der die Droge eingehend beschreibt, sagt allerdings im Hinblick auf die Beschreibung von Leo Africanus: "The drug does not appear to be so poisonous as here stated. It is taken for debility and low spirits" (1891, S. 342).

Nach Lens wird Atractylis gummifera verschiedentlich in der Volksheilkunde verwandt. So wird ein gelähmtes Glied über den Dampf der kochenden Droge gehalten (1925, S. 10). Syphilitische Geschwüre werden mit addåd bestrichen (S. 22). Als Räuchermittel verbrennt man es zusammen mit anderen Substanzen gegen Pocken (S. 33). Einen Absud der Pflanze verwendet man als Mundspülmittel zum Bleichen der Zähne (S. 83).

Als magisches Räuchermittel wird addåd nach Westermarck benutzt. Die Ait Temsåmän beräuchern damit den Buttersack, um ihn gegen Zauberei zu schützen (1926, I, S. 248); die Frauen der Tsūl beräuchern ihr leeres Milchgefäß, um in Zukunft besonders viel Butter zu erhalten (II, S. 191), während die Frauen der Ait Ndēr zu demselben Zweck sogar eine umständliche magische Zeremonie durchführen (II, S. 298/299). Die Ait Sådděn wiederum setzen sich selbst am Morgen des Mittsommertages dem Rauch von Raute und addåd-Wurzeln aus, um das Jahr über gesund zu bleiben (II, S. 185).

ادن الخلتوف<sup>8</sup>

Die Wurzeln einer Hahnenfuß-Art, wahrscheinlich Ranunculus muricatus

```
ouden el helloof = [nicht identifiziert]
LEARED (1891, S. 345):
                                     ouden-el-hallouf = w.o. اذان الحليوف
PAYS DU MOUTON (1893,
  S. LXXXVIII):
                                    oudhen el-halloûf اذن الحليَّون (Fes) = [nicht
SALMON (1906, S. 89):
                                       identifiziert]
                                    Ranunculus اذن الحلتوف Ranunculus
BULIT (1922, S. 325):
                                       Macrophyllus
                                     ouden el hallouf اودن الحلوف = w.o.
TRABUT (1935, S. 217):
                                     udn l-hall \hat{u} t = possibly Senecio sp.
Fogg (1941, S. 285):
                                     uden el-helluf = cynoglosse
MERCIER (1951, S. 65):
                                     sorte de plante = انذن الحليوف، انذن الحروف
LOUBIGNAC (1952, S. 354):
```

Es handelt sich um Rhizomstücke mit drahtartigen, zähen Seitenästchen, die durchschnittlich etwa 5 cm lang sind, schwach würzig riechen und bitter schmecken.

Die Droge wird als Bestandteil des rāṣ ʿl-ḥanút verkauft, der unfruchtbaren Frauen Empfängnis garantieren soll. Die Wurzeln sollen außerdem eine Rolle in der Magie spielen.

Leared, der die Droge zutreffend beschreibt, jedoch nicht identifiziert, nennt sie ein Mittel gegen Harnzwang (1891, S. 345). — Salmon notiert in seiner Aufzählung der in Fes verkauften Drogen, daß "oudhen el-halloûf" von Frauen nach der Entbindung gegessen wird, um die Blutung zu hemmen (1906, S. 89f.). Nach Bulit wird eine pulverisierte Mischung von "tassarghint" (Corrigiola telephiifolia) und "ouden el hallouf" als Hustenmittel genommen (1922, S. 325).

Eine verhältnismäßig große Rolle muß die Droge in Nordwest-Marokko spielen, denn Fogg gibt für diesen Landesteil folgende Verwendungsmöglichkeiten an:

Pulverisiert und in Wasser gegeben ist sie ein Medikament gegen Herzschmerzen; wird die Abkochung von einer kinderlosen Frau getrunken, empfängt sie; der üblichen Nahrung zugesetzt hemmt udn 'l-hallûf die Hämorrhagie nach einer Entbindung; mit Honig vermischt erhält man ein Heilmittel gegen Blennorrhagie; außerdem kann man die Wurzeln als Abführ- und Brechmittel benutzen (1941, S. 285).

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Lit. arab. اذن udun, "Ohr", wird marok. arab. uden ادن gesprochen (vgl. Marçais, 1911, S. 219; Mercier, 1951, S. 250; Lerchundi, 1892, S. 566). — حلكوف bezeichnet in Marokko das Wildschwein. Die Droge udn "l-ḥallúf heißt übersetzt also "Wildschwein-Ohr". Nach Bulit hat die Pflanze diese Bezeichnung dem Aussehen ihrer Blätter zu verdanken (1922, S. 325, Fußnote 3).

ergis  $^9$ ارغیس

Wurzelteile der gemeinen Berberitze (Berberis vulgaris)

GATTEFOSSÉ (Prod. végét. 1921, s. 78):
RENAUD (1934, Nr. 18):
TRABUT (1935, S. 46):

arghis, B. = Berberis hispanica Boiss. et Reut., épine-vinette

argīs الغيس = Berberis vulg. L., épine-vinette

arrhis, B. = Berberis hispanica, franz. épine
vinette

Als Droge wird die Rinde der Wurzeln benutzt, die in kleine, etwa 1 cm lange Stücke zerbrochen verkauft wird. Die Fragmente sind von hellbrauner Farbe und herb-bitterem Geschmack.

Pulverisiert und mit Henna vermischt ergeben sie ein Heilmittel gegen ganz spezielle Kopfschmerzen ("eine Krankheit, die nur eine Kopfhälfte betrifft"). Die Mischung wird mit Wasser oder Öl versetzt auf den Kopf gestrichen, der daraufhin mit einem Tuch bedeckt wird.

Kombiniert mit mehreren anderen Substanzen wird die Droge bei Augenkrankheiten verwendet (s. Mischung 13). Alle Mischungskomponenten werden fein zermörsert zusammen mit dem Schminkpulver khol (s. dort) an die Lidränder gestrichen. Verschiedentlich wird auch ergis allein mit khol vermischt.

GATTEFOSSÉ bezieht sich auf Berberis hispanica als Mittel gegen Augenleiden, sagt jedoch nicht, welche Pflanzenteile als Droge gebraucht werden<sup>10</sup>.

azrod <sup>11</sup>ازرود

Samen des Steinklees (Melilotus sp.)

Pays du Mouton (1893, معتمل المرود المرابع المرود المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المربع المربع

<sup>9</sup> Es handelt sich um ein Berberwort, das schon Ibn al-Baiṭār zitiert und auf die Wurzelrinde des Baumes bezieht (in der Übersetzung von Leclerc: "الرغيس Aarr'îs ou arghîs, Berberis. C'est aussi un nom berbère... C'est l'écorce de la racine de l'arbre appelé ; " 1977. Nr. 4). S. dazu auch A. Rzq. 1874, Nr. 54.

10 Als Therapeutikum gegen Augenkrankheiten wird ergis auch bei Ibn al-Baiṭār

beschrieben (LECLERC 1877, Nr. 4).

11 Eine ältere Lesart ist azūrd. Ibn al-Baiṭār gibt an, daß bei den Berbern von Ifrīkiya خند قوق das Synonym für حند قوق sei, von Leclerc mit "lotus ou mélilot" wiedergegeben (Nr. 61 und 717). Bei 'Abd er-Rezzāq findet sich: حند قوق handaqoûqa, mélilot. "Sa graine porte dans l'occident le nom d'azroud از رود (Leclerc 1874, Nr. 335). — Allgemein scheint از رود auf verschiedene Melilotus-Arten angewendet zu werden (vgl. dazu Renaud, 1934, S. 77/78).

Die Droge besteht aus den braunen, noch in ihren ovalen runzeligen Hülsen befindlichen Samen des Stein- oder Honigklees.

In dieser Form werden kleine Portionen verschiedenen Mischungen beigegeben, die als Volksmittel medizinischer oder magischer Art Verwendung finden (so in Mischung 1). Azród wird außerdem mit einer Reihe anderer Substanzen als Haarpflegemittel benutzt (vgl. unter Stichwort jasúl).

Literaturhinweise auf den Gebrauch von Steinkleesamen in der Volksmedizin lassen sich nicht beibringen, -- In Pays du Mouton wird lediglich kurz vermerkt, daß die Samen von Melilotus als Würzstoff verwendet werden (S. XXV); die gleiche Bemerkung macht TRABUT (Erläuterung zu M. macrocarpa, S. 164).

Als Verschönerungsmittel für die Haare wird bei Mauchamp ein "azroud" genannt, das jedoch nicht identifiziert wird. Es wird zusammen mit Henna, Safran, Hyazinthen-Blüten und "taouserbint" verwendet (1908, S. 139).

azūk" nnī ازوكنتي 12 ازكن

Wilder Thymian (Thymus sp.)

BOULIFA (1908, S. 341): azoukni = thym

LAOUST (1920, S. 522): wazukěnnī = divers ,,thyms" et parfois certaines "lavandes" surtout la Stoechas,

Labiées, Illaln.

azūkěnnī (Ntifa, Ihahan, Achtouken,

Tagountaft, O. Noun) tazukunnit ((Ida Ou Tanan) izukěnni (Igliwa, Warzazat)

iziukunni (Tlit)

zúsěnnī (Ait Seghrouchen)

azoukenni, berb. = Thymus satureioides, ou GATTEFOSSÉ (1921, S. 101):

espèces voisines

TRABUT (1935, S. 257/278): azoukni = Thymus algeriensis, Th. hirtus,

Th. ciliatus, Th. coloratus, Th. leptostachys. Th. satureioides, Th. Munbyanus, Th. zygis

DESTAING (1938, S. 279):

 $azuk^u enni$  (ar. tr.  $za'\check{a}ter = thym$  (Soûs) Bouquet/Kerharo (1950, S. 351): azoukni, berb. = thym, Th. algeriensis Boiss &

Reut., Th. ciliatus Desf. Th. coloratus

Boiss. & Reut.

Wilder Thymian wird als Würzkraut geschätzt. Man kann ihn gerebelt und in unzerteilten Büscheln kaufen, — oder im Bergland selbst einsammeln.

12 Azūk nnī ist ein Berberwort, das auf alle Arten wildwachsenden Thymians angewandt wird, Merkwürdigerweise wurde es nicht als Synonym für zá'tår angegeben, dem geläufigen arab. Wort für Thymian und verwandte Würzkräuter. (Vgl. Stichwort zá tar ne;)

aztr 37

Wie bei verschiedenen anderen Wildkräutern versorgen sich die Nomaden im allgemeinen selber, während die ansässige Bevölkerung ihren Bedarf auf den Märkten deckt.

Azūk nnī wird in größeren Mengen bei der Konservierung von Butter gebraucht. Im Frühling und Frühsommer, also in den Monaten reichlicher Milchproduktion, speichert man Butter in Tonkrügen, die arab. qallāla (pl.-t) المناقبة berb. taqallālī genannt werden. Es sind bauchige Gefäße mit verhältnismäßig enger Öffnung und einem oder zwei seitlichen Henkeln. Die Außenseite ist roh, die Innenwand jedoch glasiert<sup>13</sup>. Man füllt die Butter bis zum Gefäßhals, bedeckt sie gut mit Thymianzweigen und verschließt die Öffnung mit rotem oder gelben Ton (roter Ton: aḥamrī احمري), gelber Ton: tadoqqa احمري). Ist der Ton getrocknet, bindet man zum Schutz noch ein Stück Tuch über die Gefäßöffnung.

In ähnlicher Weise kann auch Fleisch gespeichert werden. Das geschieht vor allem mit Rindfleisch. Man zerlegt es in handliche Stücke, die mit Salz, arab. mélha, berb. tissínt, Pfeffer, ləbzár, Kreuzkümmel, kammún, und Knoblauch, túma, eingerieben und zunächst gedörrt werden. Anschließend werden sie in dickflüssigem Öl gekocht und in die oben beschriebenen Tongefäße gefüllt. Wiederum wird der Vorrat mit einer Schicht Thymiankraut abgedeckt<sup>14</sup>.

Gattefossé, der das Berberwort "azoukenni" für Thymus satureioides Coss. angibt — jedoch bemerkt, daß auch verwandte Arten diese Bezeichnung führen können — will einen Aufguß der Pflanze als Magenmittel verwendet wissen (Prod. végét. 1921, S. 101)<sup>15</sup>.

azī́r <sup>16</sup>زير

Rosmarin, die Blätter von Rosmarinus officinalis

 $L_{EARED}$  (1891, S. 337): azeer = Rosmarinus officinalis L., engl. rosemary

13 Brunot (1952, S. 666) gibt als Terminus für diese Vorratsgefäße das Wort qölla. pl. qlål, an (— und belegt es mit zahlreichen Literaturhinweisen). Qölla ist auch im Mittleren Atlas bekannt, wird aber nicht auf die oben beschriebenen Krüge, sondern auf erheblich größere Tongefäße angewandt (entsprechend den von Rackow gezeichneten über 1 m hohen Krüge von Tetuan, 1958, Tafel VII).

14 Solche Fleichkonserven werden l'hle' (coll.) genannt. Ihre Herstellung wird von Kampfme yer für Fes beschrieben, die Abdeckung der Vorratskrüge mit einem Würzkraut wird jedoch nicht erwähnt, 1909, S. 8–12 und S. 25–27. (Siehe auch Brunot, 1952, S. 247).

15 Vergleiche dazu die Angaben unter dem Stichwort zá'tår.

16 Das Wort scheint nur im westlichen Magreb vorzukommen. In alten drogenkundlichen Werken wird es nicht aufgeführt; nur im Tuhfat al-ah $b\bar{a}b$  ist unter dem Stichwort  $ikl\bar{\imath}l$  al-gabal vermerkt: "C"est  $az\bar{\imath}r$  dans le langage populaire du Magrib"

```
Pays du Mouton (1893, S. XIII): azir = \text{romarin}
Bouquet (1921, S. 36): azir = \text{romarin}
Gattefossé (1921, S. 103): azir = \text{Rosmarinus officinalis L.}
Westermarck (1926, I, S. 111): azir = \text{w.o.}
Renaud (1934, S. 11, az\bar{i}r = \text{w.o.}
Anmerkung zu Nr. 15):
Trabut (1935, S. 223): iazir, azir, u.a. = \text{w.o.}
```

Die in getrocknetem Zustande an Tannennadeln erinnernden Rosmarinblätter sind eine bekannte und vielgehandelte Droge.

Man verwendet sie in der Hauptsache als Antispasmodicum. Bei Magen-Darm-Koliken wird ein starker Tee aus azir zubereitet, der schwach gesüßt — ohne weitere Zusätze — möglichst heiß getrunken wird.

Als Komponente größerer Drogenmischungen kann Rosmarin jedoch zu ganz anderen Zwecken verwendet werden. So erscheint er nicht selten in Melangen stimulierender Art (vgl. Mischungen 1 u. 11).

Der älteste Beleg zum medizinischen Gebrauch von Rosmarin findet sich bei LEARED, der angibt: "Used for fumigation in small-pox, & c." (1891, S. 337).

BOUQUET (S. 36) und GATTEFOSSÉ (S. 103) geben an, daß die zu Pulver zerstoßenen Blätter zur Behandlung frischer Wunden verwendet werden, während ein Aufguß der Pflanze gegen Magenkrankheiten und Milzbeschwerden genommen wird. Nach GATTEFOSSÉ soll die Droge auch als Emmenagogum in Gebrauch sein und zu Kräuterbädern verwendet werden (S. 103).

Nach Westermarck ist azīr auch ein magisches Mittel, es hält "jnūn" fern oder verjagt sie (1926, I, S. 111 und 308). Von der marokkanischen Landbevölkerung wird das Kraut vor allem am 'āšērā-Tag¹¹ eingesammelt, um als Räuchermittel verbrannt zu werden (II, S. 59/60). Berberstämme verbrennen diese, wie andere aromatische Pflanzen, bei der Sommersonnenwende (II, S. 185).

<sup>(</sup>Übers. Renaud, 1934, Nr. 15). — (*Iklīl al-ǧabal*, "die Krone des Berges", ist die übliche arab. Bezeichnung für Rosmarin, die u.a. auch Ibn al-Baitār und 'Abd er-Rezzāq verzeichnet ist. In seiner Übersetzung dieser beiden Autoren gibt Leclerc unter dem betreffenden Stichwort an, daß Rosmarin in Algerien auch *azīr* genannt würde (1874, Nr. 1 und 1877, Nr. 129).

<sup>17</sup> Dieser sehr populäre Festtag, der am 10. Tag des Monats muharram stattfindet, zeichnet sich durch viele alte, nichtislamische Bräuche aus, die besonders ausführlich von Westermarck beschrieben worden sind (siehe 1926, II, Kap. XIII, S. 58–86 und 1935, Kap. VI, S. 178ff.). — Brunot bringt in seinem Wörterverzeichnis für Rabat den Ausdruck qšāuš 'ašora, "les affaires de 'Achoura', womit gemeint sind "jouets, glaces, plantes aromatiques, produits magiques qu'on achète à cette occasion' (1952, S. 524).

af ssås 39

af~ssās افسـّاس

Das Kraut einer Tubiflore (?)

Colin (1921, S. 104):  $af \partial z \bar{z} \bar{z} = ,$ , sorte de plante à tige écailleuse (Fraction Beni-Feggous, Tribu Brânes)

Trabut (1935, S. 269): af z a z = Warionia SaharaeMonteil (1949, S. 101):  $af e s \bar{x} \bar{s} = Wariona Saharae Benth. et Coss.$ 

Das getrocknete, grob gerebelte Kraut der Pflanze wird auf allen Märkten angeboten.

Man bereitet daraus einen Tee, der mit wenig Zucker genommen als gutes Mittel gegen Rheumatismus gilt. Gleichzeitig soll der Kräuterabsud eine wohltuende Wirkung auf den Magen ausüben.

Zu Pulver zerrieben und unter Olivenöl gemischt benutzt man af ssås als Salbe gegen "eine durch  $zn\bar{u}n$  verursachte Krankheit". Man streicht dabei das erhitzte Öl auf den gesamten Körper und verreibt es gründlich.

Die Art der Therapie läßt (ebenso wie die erfragten Krankheitssymptome) darauf schließen, daß es sich bei dieser auf übernatürliche Ursachen zurückgeführten Erkrankung ebenfalls um rheumatische Beschwerden handelt.

igənd s 18

Römischer Bertram, die Wurzel der Sumpfgarbe (Anacyclus pyrethrum)

gounthas قنطاس, guenthous = Anacyclus PAYS DU MOUTON (1893, S. XLII): Pyrethrum (D.C.), franz. pyrèthre officinal, racine de pyrèthre = pyrèthre تحنطست pyrèthre SALMON (1906, S. 58): tiquentast und tajentist SALMON (1906, S. 89): genthous, el guenteuss, tikentest, tajentist = w.o., GATTEFOSSÉ (Prod. végét. 1921, franz, pyrèthre d'Afrique S. 94): tigentast تگنطست, var. taganţist = w.o. RENAUD (1934, Nr. 301): tigenthast, tagendest, agounthas, u.a. = w.o. TRABUT (1935, S. 25): tigențest = pyrèthre MERCIER (1951, S. 229):

Die Droge wird von den meisten Händlern geführt. Es handelt sich um getrocknete, sehr harte, braune Wurzeln, die im Durchschnitt 0,7cm dick sind und in Bruchstücken von 5–10 cm Länge verkauft werden.

Die Wurzelstücke werden als Medikament gegen Zahnschmerzen benutzt. Dabei können sie auf zwei Arten verwendet werden: entweder kaut man die

<sup>18</sup> Das Wort stammt aus dem Berberischen und wird je nach Gegend und Dialekt modifiziert. — Mit dem Hinweis auf die berb. Herkunft bringt schon Ibn al-Baiṭār die Varianten taghendest تلفند ست und tîkendest تلفند ست (Leclerc 1877, Nr. 400 und 1881, Nr. 1507). Als tiquenthest تلفند ست und tar'endest تلفند ست ist der Terminus bei 'Abd er-Rezzāq verzeichnet (Leclerc 1874, Nr. 652 und Nr. 886).

Droge so lange, bis die Beschwerden behoben sind, oder man verbrennt sie und inhaliert den Rauch.

Interessant ist die Verwendung von *igend* sals magisch-medizinisches Mittel zur Diagnostizierung verborgener Krankheiten. Die Applikation wurde folgendermaßen erläutert:

Fühlt man sich seit längerer Zeit müde und kränklich, ohne recht zu wissen warum, nimmt man die Wurzel igend's und gibt sie zusammen mit etwas Weizen in ein Gefäß mit Wasser. Das Gefäß bleibt sieben Tage lang unberührt stehen. Am siebenten Tage nimmt man den Inhalt heraus und bereitet damit einen tätn'9 zu. Den tätn verzehrt nur der Patient, andere Familienangehörige nehmen am Essen nicht teil. Danach begibt man sich zur Ruhe. Nach dem Erwachen macht sich an einer ganz bestimmten Körperstelle ein Pochen bemerkbar, nämlich genau an der Stelle, an der die Krankheit sitzt. Jetzt kennt man also das Organ, das es zu behandeln gilt und kann ein Medikament besorgen, um die Krankheit zu heilen.

Mißlingt der Test, d.h. spürt man nach dem Erwachen kein Pochen im Körper, handelt es sich um eine magische Erkrankung — etwa hervorgerufen durch den Bösen Blick —, und man muß zu magischen Gegenmitteln greifen.

Die als "Zahnwurzel"<sup>20</sup> auch in Deutschland bekannte und therapeutisch genutzte Droge wächst in den Atlashochländern Marokkos und wird — vermutlich seit alter Zeit — in verschiedene Länder exportiert<sup>21</sup>. Ihr Export nach Europa hat anscheinend Anlaß zur Legendenbildung gegeben: Salmon berichtet, daß die Drogenhändler von Fes glauben, in Europa benutze man die Wurzel zum Goldmachen (1906, S. 89). Für Marokko teilt Salmon mit, die Pflanze diene "aux opérations de magie et de sorcellerie" (S. 58, Fußnote 1). Nach Gattefossé sind es die Berber, die sie zu magischen Zwecken verwenden. In Marrakesch benutzt man die pulverisierte Wurzel als Niesmittel und Stimulans, außerdem wird sie gegen Zahnschmerzen und als fruchtbarkeitsförderndes Mittel eingesetzt (1921, S. 94).

 illån
 22

 tafsåt
 تفسوت

Hirse (Pennisetum typhoideum, = Penicillaria spicata)

Laoust (1920, S. 267): tafsut = sorgho (dazu Varianten in Fußnote 4)

<sup>19</sup> Dieses Nationalgericht ist eine Art Ragout aus Fleisch, verschiedenen Gemüsen und Gewürzen, alles zusammen in Olivenöl geschmort. Zur Zubereitung wird ein besonderer Tiegel aus feuerfestem Ton benutzt, der ebenfalls tāžin heißt.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Siehe z.B. HOPPE 1958, S. 61/62; WARBURG 1922, III, S. 277.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Vgl. L'Exportation marocaine 1960, S. 71.

 $<sup>^{22}</sup>$  Illån wurde als arab. Bezeichnung angegeben, tatsåt als berberisches Synonym. Nach Laoust sind jedoch beides Berberausdrücke, die von verschiedenen Stämmen

ăl zzáz 41

LAOUST (1920, S. 268): illan = sorgho(dazu Varianten in Fußnote 1) LOUBIGNAC (1925, S. 537): tatsut = sorgho (Zaïan)RENAUD (1934, Nr. 96):  $an\bar{\imath}l\bar{\imath}$ ,  $t\bar{a}fs\bar{u}t = \text{millet}$ , sorgho (dazu ausführliche Anmerkung S. 44/45) TRABUT (1935, S. 187): tabsout, tafsout, ini, ilili, enli, u.a. = P. typhoideum, Penicillaria spicata, franz. millet à chandelle, cult. MERCIER (1937, S. 405): tafsut = sorgho (Ait Izdeg) LOUBIGNAC (1952, S. 374): (berb.) = sorgho (Zaër) تفسوت

Hirse wird in verschiedenen Gegenden Marokkos angebaut und ist ein bekanntes, jedoch mehr von Berbern als von der arabischen Bevölkerung geschätztes Nahrungsmittel.

Kleine Portionen dunkler Hirsekörner findet man hier und da auch unter den Drogen eines 'aṭṭáṛ. Sie werden hauptsächlich als Mischungsfaktor im ṛāṣ 'l-ḥanút verwendet (so z.B. in Mischung 1).

In der Volksmedizin gilt  $ill\acute{a}n$  als Galaktagogum. Frauen, die nicht Stillen können, zermörsern die "Droge" und nehmen das Pulver in regelmäßigen Abständen ein.

# Rispenblütiger Seidelbast (Daphne gnidium)

PAYS DU MOUTON (1893, ماز از ای از ای از ای u.a. = Daphne Gnidium, S. XCIX): franz. garou, saint-bois

LAOUST (1920, S. 515): walězåz = w.o. (Iguerrouan)

— in zahlreichen Varianten — für unterschiedliche Hirsearten gebraucht werden. Trotz der vielen Beispiele, die der Autor anführt, läßt sich eine generelle Zuordnung nicht vornehmen (man vergleiche 1920, S. 267, Fußnote 4 und S. 268, Fußnote 1). Anscheinend richtet sich der Gebrauch der einen oder anderen Bezeichnung nach der Hirseart, die der betreffende Stamm jeweils anbaut (vgl. dazu auch Renaud, 1934, S. 45, Anmerkung zu Nr. 96). — Sprachlich möchte Laoust in illan und seinen Varianten eine Beziehung zum lateinischen milium (= "Hirse") finden. — Tafsut und Varianten könnten nach seiner Ansicht aus einer Wurzel fsu "wachsen, gedeihen" herzuleiten sein (S. 268, Fußnote 1 und S. 186, Fußnote 2).

23 Die Bezeichnung scheint auf Nordafrika beschränkt zu sein. Historisch belegt bei 'Abd er-Rezzāq als azzāz ازاز اسم المعتبير المعنبير (Nr. 61 und 518; von Leclerc mit Daphne Gnidium identifiziert). Als Parallele wird maṭnān مثنان angegeben (Nr. 518, S. 212: "C'est une espèce de matsnan المعنبير "). Aus einer Fußnote von Leclerc zu Ibn al-Baiṭār, Nr. 2087, läßt sich entnehmen, daß مثنان oder المعنبير والمعنبير والمعنبير والمعنبير المعنبير والمعنبير والمعنبير المعنبير المعنبير والمعنبير المعنبير المعنبير والمعنبير المعنبير المعنبير والمعنبير المعنبير والمعنبير المعنبير والمعنبير والمعنبير

```
Dufougeré (Prod. végét. 1921,
S. 135):

Westermarck (1926, II, S. 185):

Renaud (1934, S. 121,
Anmerkung zu Nr. 268):

Trabut (1935, S. 90):

Loubignac (1952, S. 553):

dalzaz = w.o. (Rabat)
el-lzāz = w.o. (Rabat)

lezzaz jij, azzaz = w.o.

jij, azzaz = w.o.

jij = Plante dont on extrait une teinture noire employée pour le tissu des tentes (Zaër)
```

Diese im Mittelmeergebiet häufig anzutreffende Seidelbastart kommt in Marokko wildwachsend an vielen Stellen vor.

Sie wird auf den Märkten in kleinen Büscheln angeboten, jeweils 4-5 zusammenhängende Zweige (mit Blüten, ohne Wurzeln) von maximal 30 cm Länge.

Das Kraut ergibt bei entsprechender Behandlung einen gelben Farbstoff, der nach Auskunft meiner Informanten heute in erster Linie zu kosmetischen Zwecken ausgenutzt wird. Getrocknet, zu Pulver zerrieben und mit Henna vermischt werden die Blätter als Haartinktur verwendet.

DUFOUGERÉ, RENAUD und TRABUT geben gleichlautend an, daß die Pflanze zum Gelbfärben benutzt wird. Nach DUFOUGERÉ (S. 135) wird damit Seide eingefärbt, nach RENAUD Wolle und Seide. Zusammen mit Eisensulfat ("sulfate de fer") ergibt sie einen braun-schwarzen Farbstoff (RENAUD, S. 121; vgl. ebenso oben LOUBIGNAC).

QUEDENFELDT dagegen beschreibt als Mittel gegen Kopfläuse eine Einreibung mit Hennabrei "oder dem Safte einer el-sås genannten Pflanze" (1891, S. 96).

Nach Westermarck verbrennen die Ait Yusi anläßlich der Sommersonnen wende das Kraut von alzaz neben verschiedenen anderen Pflanzen und beräuchern damit sich und ihre Besitztümer (II, S. 185). Bei den Ḥiaina sammeln die Frauen am Mittsommertag Daphne gnidium ein, um daraus eine Haartinktur für ihre Kinder herzustellen. Das getrocknete und pulverisierte Kraut wird mit Wasser angerührt auf den Kopf gestrichen "to prevent them from being affected by the sun, to make their hair grow nicely, and to keep away vermin" (II, S. 191).

 أم" الناس \*n-nås
 أم" الناس \*zīna

 الرزينة
 1

Kolophonium, gewonnen aus dem Harz von Pinus halepensis

```
GATTEFOSSÉ (1921, S. 110): oum eness = résine, Pinus halepensis RENAUD (1934, S. 115, umm en-nās = résine du pin d'Alep Anmerkung zu Nr. 257):
```

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Úmm 'n-nás "Mutter der Menschen" ist die volkstümliche Bezeichnung, řzína wurde als "hocharabisches" Äquivalent angegeben. Ržína kommt wohl mit Sicherheit von lat. resina, nach Renaud auf dem Umweg über das Spanisch-Romanische (1934, S. 156, Anmerkung zu Nr. 357). Renaud gibt übrigens als vulgärarabisches Derivat rağına an.

Auf allen Märkten des Mittleren Atlas werden glasartig klare, gelbe Stücke einer harzähnlichen Substanz verkauft, die sich leicht zerbrechen und zu Pulver verreiben lassen. Es handelt sich um Kolophonium, das durch Destillation aus dem Harz der Aleppo-Kiefer gewonnen wird und im marokkanischen Drogenhandel unter der Bezeichnung "Mutter der Menschen" eine bedeutende Rolle spielt.

*Úmm n-nás* gilt als zuverlässig wirkendes magisches Mittel, das bei vielerlei Anlässen intern oder als Räuchermittel in Anwendung gebracht wird.

Als Räuchermittel wird Kolophonium ebenfalls als Schutz gegen magische Gefährdung verwandt. So werden faustgroße Stücke zusammen mit andern Drogen verbrannt, wenn ein wichtiges Amulett verloren gegangen ist (vgl. Mischung 5).

Auch als "Medikament" kann úmm n-nás verwendet werden; gegen Herzschmerzen, mard "l-qålb مرض القلب, soll sich zerstoßenes Kolophonium als sehr brauchbar erweisen.

Daß man das Harz auch zum Einreiben von Violinbögen benutzen kann, ist bekannt.

barraztóm

بر زطم <sup>25</sup>

Lange Osterluzei, die Wurzel von Aristolochia longa

GATTEFOSSÉ (1921, S. 106):

barrostoum, beureusteum, bou rouchtum = Aristolochia sp. franz. aristoloches

BOUQUET (1921, S. 26):

bou rouchtoum = aristoloche

25 Die Bezeichnung erscheint in der Literatur in vielen Varianten, so als: buruztum, buruštum, buruštum, šağarat Rustam, šağarat umm Rustam (zusammengestellt bei Renaud, 1934, S. 63). Sie scheint sich ursprünglich auf Rustam zu beziehen, den ritterlichen Helden der persischen Sage; "burustam" wäre somit als "Vater von Rustam" zu übersetzen. Eine solche Bedeutung wird heute in Marokko nicht mehr verstanden und die Aussprache ist in barraztom verändert worden. (Einer meiner arabischen Informanten wollte das Wort von "hervortreten, überteffen" abgeleitet wissen).

```
Renaud (1934, S. 63/64):

buruztum = Aristolochia; "La prononciation marocaine courante est berreztom."

Trabut (1935, S. 33):

bou rachtam ابن رشت = A. longa

berriztōm = A. longa L., engl. root of birthwort

Loubignac (1952, S. 434):
```

Wie alle größeren Wurzeln wird auch die der Osterluzei nur in Stücken gehandelt. Die eingekaufte Probe besteht aus zylindrischen Abschnitten von ungefähr 1 cm Höhe und 3 cm Durchmesser, die außen stumpf braun, innen aber hell gefärbt, holzig und sehr hart sind.

Die Droge wird vorwiegend als Stimulanz verwendet. Sie wird zum Gebrauch im Mörser möglichst fein zerstoßen, mit Honig vermischt und am frühen Morgen auf nüchternen Magen genommen.

Nach Gattfossé wird Aristolochia-Wurzel in Marrakesch als Gegengift verkauft, außerdem aber auch gegen Hautkrankheiten verwendet (1921, S. 106). — Nach Bouquet ist sie als Diuretikum, Emmenagogum und Galaktagogum in Gebrauch und spielt bei Abtreibungen eine Rolle (1921, S. 26). — Lens beschreibt "aristoloche" als Bestandteil einer Drogenmischung gegen Impotenz (1925, S. 37).

Foge wiederum bestätigt den Gebrauch als Gegengift und als Hautmittel, gibt aber darüber hinaus an, daß die Droge — in einer Pfeife wie Opium geraucht — gegen Husten verwendet wird und ein durch Abkochen gewonnener Absud gut gegen Kopfschmerzen sein soll (1941, S. 278). Bei den Zaër wird die Wurzelknolle gegen giftige Stiche oder Bißwunden verwendet, wie Loubignaß sagt "en raison des vomissements qu'elle provoque et qui sont réputés guérir ainsi" (1952, S. 434).

ىسىبىة 86

Macis, Samenmantel des Muskatnußbaumes (Myristica fragrans)

```
QUEDENFELDT (1891, S. 98): bssibssa = Muskatblüte
PAYS DU MOUTON (1893, S. XVI): besibsa, bessibssa = Ridolfia segetum
Moris.

MERCIER (1951, S. 17): bsibsa = épice entrant dans la composition du
ras el-ḥanut
```

26 Das Wort wird in der arabischen Drogenkunde allgemein als بسباسة geführt, so bei A.Rzq. (Leclerc 1874, Nr. 131), I.B. (Leclerc 1877, Nr. 281), Achundow (1893, Nr. 80), Guigues (1905, Nr. 83), Garbers (1948, Nr. 17), Levey (1966, Nr. 36). Als Übersetzung wird gleichlautend "Macis" angegeben. — Lexikographisch ist die Diminutivform بسبسة bei Dozy, 1927, I, S. 83, belegt.

b šntha 45

Der rote, zerschlitzte Samenmantel der Muskatnuß wird in Deutschland unter dem Namen Muskatblüte oder Macis gehandelt; er wird, ebenso wie die Muskatnuß, als Gewürz verwendet.

In Marokko scheint man ihn in dieser Eigenschaft nicht zu benutzen, doch spielt er eine Rolle in der Volksmedizin. Pulverisiert und mit Henna vermischt, soll er als fiebersenkendes Mittel von Nutzen sein.

Außerdem wird bsibsa als Komponente verschiedener Melangen verwendet. So beschreibt Quedenfeldt z.B. eine Paste gegen Impotenz, die aus einer umfangreichen Drogenmischung hergestellt wird, zu der auch Muskatblüte gehört (1891, S. 97/98).

b`šníha tab`šna

Zahnstocherdolde (Ammi visnaga)

Renaud 1934, S. 154, tabešniht, bešnih, bešniha = Ammi Visnaga L. Anmerkung zu Nr. 353): ("Le même nom est donné parfois a l'Ammi

majus L.")

MERCIER (1951, S. 12): bešniha = espèce du chardon; curedents (tirés du précédent)

Die nach der Blüte trocken und holzig gewordenen Dolden von Ammi visnaga werden stückweise als "Zahnstocher-Bündel" verkauft. Zum Gebrauch bricht man einzelne Doldenstrahlen ab, die nach der Benutzung fortgeworfen werden.

Da die Dolden als Handelsobjekt wenig einträglich sind (man kann sie mit geringer Mühe selbst einsammeln, da die Pflanze im Mittleren Atlas an vielen Stellen vorkommt), führen die bessergestellten Drogenhändler sie gar nicht. Ich habe sie nur von einigen weiblichen Händlern angeboten gesehen.

Die Verwendung der Zahnstocherdolde in Marokko wird von verschiedenen Autoren belegt (so z.B. von Renaud, 1934, S. 154 und Quedenfeldt, 1887, S. 285).

Bei QUEDENFELDT findet sich dazu folgende Geschichte: "Man sagt, in früherer Zeit sei einst bei einer Gelegenheit, wo dem Sultan von seinen Unterthanen Geschenke dargebracht wurden, ein armer Mann erschienen und habe dem Sultan ein Bündel dieser Stäbchen überreicht. Auf dessen erstaunte Frage habe er ihn über den Gebrauch und die Bedeutung seines Geschenkes aufgeklärt und er sei darauf vom Sultan reich beschenkt, entlassen worden."

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> RENAUD sieht darin eine Beziehung zum lat. pastinaca (schon von Dozy, Glos. S. 240 angedeutet); er gibt als berberisierte Form von bešnīḥ, bešnīḥa, das Wort tabešniḥt an (1934, S. 154).

bəlla m dn (اباللعهان)  $^{28}$ 

### Klatschmohn, Kapseln von Papaver rhoeas

```
ben naaman = Papaver dubium L.
LEARED (1891, S. 348):
                                  Ranunculus این نمان e Ranunculus
PAYS DU MOUTON (1893, S. XV):
                                    aqualitis L.
                                  bennaman kebir = pavot à fleurs blanches
BOUQUET (1921, S. 26):
                                  bennaman serir = coquelicot
GATTEFOSSÉ (1921, S. 78):
                                  ben nâman, u.a. = Papaver Rhoeas L.
                                    franz. coquelicot
                                  ben na'mān, bella'mān = Papaver Rhoeas L.
RENAUD (1934, S. 187,
  Anmerkung zu Nr. 441):
                                  ben naaman بن نعان belnaaman بالنعان
TRABUT (1935, S. 184):
                                    Papaver Rhoeas, P. hybridum, P. dubium
MERCIER (1937, S. 62):
                                  ben na man = coquelicot
                                  ben na'man, bel l-'amam = coquelicot
Mercier (1945, S. 92):
```

Die ausgereiften, getrockneten Mohnkapseln werden als Medikament gegen eine Krankheit verwendet, die arab. *'l-gúrda'* genannt wird. Es soll sich um eine sehr gefährliche Krankheit handeln, in deren Verlauf der ganze Körper rot wird<sup>29</sup>.

Das Mittel wird folgendermaßen zubereitet: Man pulverisiert die Mohnkapseln möglichst fein, gibt Öl hinzu und läßt die Mischung eine Nacht lang ziehen; am Morgen nimmt man sie ein.

(Zur Verwendung der Mohnsamen siehe unter dem Stichwort zärrę́ 'ät bəlla'mān زرّيعة باللمان).

Nach Bouquet benutzt man die Kapseln, gemischt mit denen des weißblühenden Mohns, für Kinder bei Husten mit blutigem Auswurf (1921, S. 26). Auch nach Gattefossé ist eine Mischung von "coquelicot" mit Papaver somniferum in der Kinderheilkunde in Gebrauch (1921, S. 78).

28 Dem Dialektausdruck bella'mān (auch: ben na'mān) liegt ein Wort an-nu'mān zugrunde, das mit dem gr. ἀνεμώνη zusammenhängt und von verschiedenen Autoren als Bezeichnung für Anemone belegt wird — meist in der Form suqā'iq an-nu'mān; (s. Leclerc, I.B., 1881, Nr. 1329; Guigues, 1905, Nr. 277, Renaud 1934, Nr. 441; Bedevian 1936, Nr. 360). Das Wort nu'mān wird gern auf den letzten Laḥmīden-König von Ḥīra, an-Nu'mān, bezogen (vgl. Renaud, S. 187 und Leclerc, I.B., 1881, S. 338). Es bedeutet aber auch "Blut" und könnte somit eine Anspielung auf die Farbe der Blüten sein. Eine andere Theorie möchte na'mān als syrischen Beinamen des Gottes Adonis, in der Bedeutung "der Anmutige", verstanden wissen (s. Casanova 1919, S. 135).

 $^{29}$  Es war nicht zu klären, welcher Krankheit das arab. gurda entspricht. Eventuell wäre an Scharlach zu denken. ("Roter Mohn" gegen "rote Krankheit" = Analogiezauber?)

47

bíd "l-gúl بيض الغول 30

# Rhizomstücke der Alraune (Mandragora autumnalis)

baîd el-r'oûl ييض الغول = w.o. SALMON (1906, S. 90): LAOUST (1920, S. 106/107): bid lgul = w.o.GATTEFOSSÉ (1921, S. 98): beid-el-ghoul = w.oRENAUD (1934, S. 93,  $bayd \ al - \dot{g}\bar{u}l = w.o.$ Anmerkung zu Nr. 207): TRABUT (1935, S. 160): beid el rhoul بيض الغول = w.o. Fogg (1941, S. 282):  $baid l - \dot{g}\dot{u}l = w.o.$ MERCIER (1951, S. 14): bid el-gul = w.o.LOUBIGNAC (1952, S. 371): sorte d'herbe que recherchent, = بيض الغول les bovins"

Abschnitte der Alraunenwurzel fehlen im Warenangebot der Drogenhändler nur selten. Wie seit alter Zeit glaubt man an die magische Kraft der Wurzel und bedient sich ihrer bei den verschiedensten Anlässen.

Mit vielen anderen derartigen Substanzen hat sie gemeinsam, daß sich ein ganz bestimmter Verwendungszweck nicht formulieren läßt. Die Wertschätzung der Droge scheint im Gegenteil gerade von der Vielfalt der Verwendungsmöglichkeiten abzuhängen. Hinzu kommt, daß man magische Mittel bevorzugt kombiniert verwendet. In solchen Fällen bestimmt die Art der Mischung das spezifische Anwendungsgebiet, nicht die genau definierte Qualität der Einzeldroge.

Eine Verwendungsart, die ich nicht feststellen konnte, wird von Laoust, SALMON, TRABUT und Fogg übereinstimmend angegeben: Die Wurzel wird von Frauen dazu benutzt, ihr Körpergewicht zu erhöhen. Laoust bringt die detaillierte Beschreibung eines Spezialrezeptes, bei dem die zermahlene Wurzel zu einem Gericht verwendet wird, das er "ibelbal" nennt (S. 107)31. Nach Fogg wird ein Absud der Wurzelstücke eingenommen.

GATTEFOSSÉ dagegen vermerkt, daß Mandragora als Räuchermittel bei Erkrankungen der weiblichen Geschlechtsorgane verwendet wird. Er schreibt aber auch: "Mais le Maroc a conservé toutes les superstitions de notre Moyen âge en ce qui concerne la Mandragore, et l'utilise becaucoup dans les incanta-

 $^{30}$  Übersetzt: " $\hat{G}$   $\hat{u}l$ -Eier".  $\hat{G}$   $\hat{u}l$  bezeichnet ursprünglich einen weiblichen, menschenfressenden Dämon (s. dazu E. I. II, S. 175f.). Der Begriff wird nicht einheitlich verstanden, doch scheint der feminine Charakter des Geist-Wesens hier durch die Verbindung mit bīd, coll. "Eier", gewahrt zu sein. — (Eine parallele Bezeichnung ,Ginn-Apfel" nennt, بيض الغول zu بيض الغول findet sich bei I.B., der die Alraune بيض الغول LECLERC 1877, Nr. 422; ebenso auch A. Rzq., Leclerc 1874, Nr. 890). — Nach Salmon (1906, S. 90) wird nicht die Wurzel, sondern die tomatenähnliche Frucht der Alraune mit بيض الغول bezeichnet. — Das berb. Synomym tāryāla, angegeben bei Renaud (1934, S. 93) Gattefossé (1921, S. 98) und Laoust (1920, S. 499) wird allgemein mit "ogresse" übersetzt, entspricht also dem arabischen  $g\bar{u}l$ .

<sup>31</sup> Auf S. 299 des gleichen Werkes finden sich dem widersprechenden Angaben; hier sagt der Verfasser, die Frucht der Pflanze, "fait engraisser les femmes".

tions magiques maléfiques" (1921, S. 98). Die gleichen Angaben finden sich bei Bouquet, sie scheinen sich hier jedoch auf die Früchte der Alraune — die mit "teffah ed djinn" angegeben werden — zu beziehen (1921, S. 35).

Bei Fogg findet sich außerdem die Angabe, daß die pulverisierte Droge, in Tee oder Milch getrunken, als Mittel gegen Erkältungskrankheiten gilt (1941, S. 282).

 $t \dot{a} r a$   $^{82}$ تارة

Erdmandel, die Wurzelknolle von Cyperus esculentus und Cyperus rotundus

Unter der Bezeichnung  $t\hat{a}ra$  werden die Wurzelknollen beider Cyperus-Arten verkauft.

Auch im Gebrauch wird kein Unterschied gemacht: tāra wird allgemein als Haartonikum verwendet und den verschiedensten Mischungen beigegeben, die zur Pflege und Verschönerung der Haare in Gebrauch sind.

Eine solche Mischung kann z.B. aus rēḥān, 'ádn-nūwār, hzāma, sənbəl und ward bestehen (vgl. unter dem jeweiligen Stichwort). Bestimmend für die genaue Zusammensetzung ist der Geschmack der einzelnen Frau, ihre finanziellen Möglichkeiten, oder der Anlaß, der eine derartige Behandlung erforderlich macht.

Eine Mischung aus tắra, ṛṣḥắn und waṛd mit Henna wird außerdem als gutes Mittel gegen Kopfschmerzen genannt. Wie üblich, werden alle Substanzen zermörsert, mit kaltem Wasser verrührt und in die Haare gestrichen. Das Mittel wird nur von Frauen benutzt.

Doutté beschreibt in "Merrâkech" (1905, S. 338) das Rezept einer Duftstoffmischung, mit der sich die jungen Frauen der Reḥâmna im Verlaufe der Hochzeitsfeierlichkeiten parfümieren; es wird darin neben "senbel" (= "nard celtique"), "kronfel" (= "clou de girofle") und Safran eine Pflanze namens "târa" genannt, von der Doutté sagt, er könne sie nicht identifizieren.

 $t \acute{a} \acute{g} a$  تَفْغَة $^{88}$ 

Rhizomstücke von Rhaponticum acaule

Leclerc (Anmerkung zu I.B. tafr'a, tafgha تافنا = Cynara acaulos 1877, Nr. 398): (= Rhaponticum acaule)

<sup>32</sup> Für Marokko fehlen gesicherte Parallelen, doch gibt Goichon für das Mzab-Gebiet von Algerien ebenfalls die Bezeichnung *tara* für Cyperus esculentus an (1927, S. 269).

<sup>33</sup> Das Wort ist berberischen Ursprungs, muß aber schon früh in die arabische Drogenkunde eingegangen sein. Ibn al-Baiṭār zitiert تافنيت mit dem Hinweis, es handele sich um ein Berberwort von "Ifrīkiya". Auch zu seiner Zeit war es die Wurzel der Pflanze, die als Medikament benutzt wurde (Leclerç 1877, Nr. 398). (Dazu bei A.Rzq.: تافنا tafr'a, Cynara acaulus, Leclerc, 1874, Nr. 893).

takáut 49

```
PAYS DU MOUTON (1893, S. CVI): tafegha لفنات = w.o.
BASSET (1899, S. 59): tafr'ait = w.o.
außerdem: tafr'a, und andere Varianten
Schweinfurth (1912, S. 215): tefra = Cardopathium corymbosum SP.
Rhaponticum acaule D.C.
Centaurea Seridis L.
TRABUT (1935, S. 64): tafrat = Centaurea seridis
TRABUT (1935, S. 221): tafrait = Rhaponticum acaule
```

Holzige, braune Abschnitte vom Wurzelstock der Pflanze, die durchschnittlich 2,5 cm lang sind, werden verschiedentlich zu magischen Zwecken verwandt.

Eine spezifische therapeutische Eigenschaft scheint der Droge nicht zugeschrieben zu werden, doch wird sie Mischungen magisch-medizinischer Art beigefügt, so z.B. einer Melange gegen Sterilität (s. Mischung Nr. 1).

تكوت 34 تكاوت تكوت 34 تكاوت

## Gallen der Tamariske (Tamarix articulata)

```
LEARED (1891, S. 348):
                                    tacoot = Tamarix articulata Vahl. (galls)
JOLY (1906, S. 215):
                                    تکارت (Tetuan), تکارت (Tanger) = w.o.
LAOUST (1920, S. 473):
                                    takâut, takkaut, takaut = galle du tamarix
                                       articulata
GATTEFOSSÉ (Prod.végét. 1921,
                                    takaout = w.o.
  S. 89):
BRUNOT (1923, S. 97):
                                    tقلوت w.o.
RENAUD (1934, S. 14 u. S. 49):
                                    t\bar{a}kkawt, takkawt = w.o.
TRABUT (1935, S. 252):
                                    tkaout = x.o.
Fogg (1941, S. 286):
                                    t^8 e k k a u t^8 = w.o.
MERCIER (1951, S. 208):
                                    takaut = w.o.
Brunot (1952, S. 93):
                                    t\acute{a}kk\~{a}ut = w.o.
```

Tamarixgallen sind unregelmäßig geformte, mit knolligen Erhebungen versehene Gebilde, deren größter Durchmesser bei 1,5 cm liegt. Ihre Farbe ist ein bräunliches Rosa. Da die Wucherungen mit einem kurzen Stil versehen sind und auf den Zweigen der Tamariske sitzen, hält man sie allgemein für Früchte<sup>35</sup>.

<sup>34</sup> Es handelt sich um ein Berberwort, das die Araber in gleicher Weise benutzen (—und für eine arab. Bezeichnung halten —). Takáut erhält allerdings nie den arab. Artikel (Siehe dazu auch Renaud, 1934, Anmerkung zu Nr. 106; Fogg 1941, Erläuterung zu Nr. 29; Brunot, 1952, S. 93/94). Historisch belegt ist das Wort bei 'Abd er-Rezzāq (Leclerc 1874, Nr. 197): جوز العلق , djaouz ettharfâ, = fruit du tamarix, ,,c'est le takout "التاكوت".

<sup>35</sup> Das gilt allgemein für alle Arten von Gallen, die auf den Zweigen und nicht auf den Blättern einer Pflanze entstehen.

Die Gallen sind als bekannter Handelsartikel auf allen Märkten erhältlich. Da sie einen hohen Prozentsatz an Gerbsäure enthalten, werden sie in erster Linie zur Bearbeitung von Schaf- und Ziegenleder verwendet. Doch auch in der Haarpflege der Frauen spielen sie eine nicht unerhebliche Rolle. Der allgemeine Wunsch nach schönem, vollem Haar hat zum Gebrauch der verschiedensten Mittel geführt, die nebeneinander oder abwechselnd benutzt werden. Takáut wird — pulverisiert — zusammen mit Henna aufgetragen, wobei man sich von ersterem eine haarwuchsfördernde, von letzterem eine verschönernde und glückbringende Wirkung verspricht.

Schon Leared beschreibt die Tamariskengalle als Gerbmittel (1891, S. 348). Brunot und Fogg spezifizieren diese Angabe: nur Schaf- und Ziegenleder werden mit takaut präpariert (Brunot 1923, S. 97; Fogg 1941, S. 286). Nachdrücklich korrigiert Brunot die Autoren Joly und Laoust, die beide von einem Lederfärbemittel sprechen (Brunot 1923, S. 97 und 1952, S. 94). Auch Gattefossé scheint zu glauben, daß es sich um einen Farb- und Gerbstoff handelt (1921, S. 89).

Außerdem soll eine Infusion der Gallen gegen Darm- und Magenbeschwerden genommen werden (Gattefossé 1921, S. 89 und Fogg, 1941, S. 287).

Als Haarwuchsmittel erwähnt nur Fogg die Droge. Er nennt eine Mischung von Tamariskengallen mit denen der Eiche und der Pistazie, pulverisiert und mit Öl angemischt, als Mittel gegen Kahlköpfigkeit (1941, S. 286).

t-tmår `l-hendiya

التمر الهندية 86

Fruchtschoten der Tamarinde (Tamarindus indica)

```
MEAKIN (1891, S. 68): thmar el Hind = tamarind (,,date of India")
SALMON (1906, S. 77): thamar hindy عُرِهندي = tamarin
RENAUD (1934, Nr. 407): tamr hindī عُرِهندي = w.o.
```

Bei gut ausgestatteten Drogenhändlern findet man kleine Mengen getrockneter Fruchtschoten der Tamarinde. Sie werden als appetitanregendes Mittel abgesetzt, gleichzeitig aber auch als Medikament gegen Rheumatismus bezeichnet.

als Herkunftsbezeichnung versehen wird daraus "Tamarindus" die "indische Dattel". Der Ausdruck ist in dieser Form in vielen drogenkundlichen Werken verzeichnet (u.a. Leclerc, 1874, Nr. 877 und 1877, Nr. 426; Achundow 1893, Nr. 90; Guigues 1905, 491; Seidel 1908, Nr. 177; Renaud 1934, Nr. 407; Levey 1966, Nr. 58), doch kommt auch عرفية vor (so bei Salmon 1906, Nr. 407). Renaud weist die letztere Lesart zurück: "Il ne s'agit pas du mot tamar 'fruit', mais de tamr 'datte' (1934, Anmerkung zu Nr. 407). — Zur Aussprache tmar, statt tamr, vgl. Brunot (1952, S. 98): ", "tmar, collectif 'datte'" (für Rabat, Fes und Marrakesch).

táma 51

Wird eine umfangreiche Drogenmischung als rāṣ ʾl-ḥanất zusammengestellt, gibt man ebenfalls eine oder zwei Tamarindenschoten hinzu, ohne jedoch den Charakter der Mischung von dieser Komponente abhängig zu machen.

Die Droge scheint in Marokko nicht sehr populär zu sein, zumindest lassen sich keine Literaturbelege für ihren Gebrauch beibringen. Aus einer kurzen Notiz von Renaud läßt sich lediglich entnehmen, daß "tamr hindi" den marokkanischen Drogisten nicht unbekannt ist (1934, S. 175).

 $t \acute{u}ma$  37 تومة

## Knoblauch, die Zwiebel von Allium sativum

Gattefossé (1921, S. 110): thoum = Allium sativum L. franz. ail Westermarck (1926, I, S. 111):  $t^8a\bar{u}m = \text{garlic}$  Trabut (1935, S. 20): toum, tsoum  $\hat{t} = \text{Allium sativum}$ , franz. ail cultivé Bouquet/Kerharo (1950, toum, tsoum = w.o.

Bouquet/Kerharo (1950, S. 246, Fußnote 12): Mercier (1951, S. 239):

tum, n.u. -a, = ail

Knoblauchzwiebeln werden in erster Linie nicht als Gewürz betrachtet, sondern als vielseitig verwendbares Medikament. Allgemein bekannt und geschätzt sind seine verdauungsfördernden und -regulierenden Eigenschaften. Prophylaktisch wie therapeutisch wird túma besonders gegen Magenbeschwerden empfohlen.

Außerdem benutzt man frisch ausgepellte Knoblauchzehen bei hartnäckigem Schnupfen, indem man sie jeweils ein wenig in ein Nasenloch schiebt und den Duft langsam und tief einatmet.

In Kombination mit anderen Drogen wird Knoblauch gegen eine Reihe weiterer Beschwerden eingesetzt, so z.B. in Kombination mit langem Pfeffer (دار الفلفل) und Galgant (خدبجال) gegen Fieber.

Wie vielseitig Knoblauch in der Volksmedizin verwendet wird, läßt sich bei Lens ersehen. Die Autorin erwähnt "ail" u.a. als Mittel gegen Augenkrankheit (S. 15), gegen Sterilität (S. 38 und 39), gegen zu starke Regelblutung (S. 46), gegen Regelbeschwerden (S. 48) und gegen Magerkeit (S. 75). Im allgemeinen wird dabei Knoblauch mit anderen Substanzen kombiniert. Oft wird er auch Spezialgerichten beigefügt, die bei bestimmten Krankheiten verzehrt werden. So wird z.B. ein gekochter Storch als Mittel gegen Syphilis mit verschiedenen

<sup>37</sup> Klass. arab tūm ثرم (coll., n.un. 5). Das Wort kommt bereits in der babylonischassyrischen Botanik als šūmu vor (s. Meissner, 1891, S. 292; vgl. auch Levey, 1966, Nr. 59). Knoblauch ist seit alter Zeit Bestandteil der orientalischen Materia Medica und wird in vielen drogenkundlichen Werken erwähnt (s. Leclerc, A. Rzq. 1874, Nr. 896; I.B. 1877, Nr. 453; Guigues 1905, Nr. 111; Renaud 1934, Nr. 408; Levey 1966, Nr. 59).

Gewürzen zubereitet (S. 22; vgl. auch S. 49 und 50). In diesem Falle fungiert táma nicht direkt als Heilmittel, ist aber doch mehr als nur Gewürz. Eine Parallele findet sich übrigens bei Westermarck, der Schakalfleisch, gewürzt mit Knoblauch, Zwiebeln und Kümmel, als Mittel gegen *l-berd*<sup>38</sup> beschreibt (1926, II, S. 319).

Nach Westermarck wird Knoblauch aber auch als Schutz gegen den Bösen Blick benutzt (I, S. 111 und 431). Gegen "les diables" wird er nach Legey bei Geburten gebraucht; um die Unheil stiftenden Wesen in die Flucht zu treiben, wird im Zimmer der Kreißenden Salz und Knoblauch an die Wände gerieben (1926, S. 81). Pulverisierter Knoblauch wird außerdem als Bestandteil einer magischen Tinte erwähnt (S. 142) und in einer magischen Räuchermischung erscheint er als Mittel gegen Sumpffieber (S. 143).

<u>z-zāwī</u> الجاوى39

#### Harzsubstanz

Westermarck (1926, I, S. 115):  $j\hat{a}wi = \text{benzoin}$ Renaud (1934, S. 13, Nr. 20):  $al \cdot \check{g}\bar{a}w\bar{\imath} = b\text{enjoin}$ Destaing (1938, S. 36):  $l\check{z}awi = \text{benjoin}$ Mercier (1951, S. 86): jawi = encens; benjoin Champault (1969, S. 67): jawi = benjoin

Unter der Bezeichnung žāwi wurden Brocken eines grauen Gesteins verkauft, das mit einer gelblichen, porösen Substanz fest verbacken ist.

Eine Analyse ergab, daß es sich um kalkigen, mit einer brennbaren organischen Masse (eventuell ein Pinienharz) versetzten Sandstein handelt, der aus einem natürlichen Vorkommen stammen müßte.

Die Stücke werden bei verschiedenen Gelegenheiten in Häusern und Moscheen verbrannt, zum Schutz gegen böse Geister und zur Abwehr von Unglück.

Das Mittel brennt mit stark rußender Flamme und teerartigem Geruch. Die Wirksamkeit gegen žnūn wird, wie bei allen Räuchermitteln, auf den Duft zurückgeführt. Insgesamt werden vier verschiedene Harzprodukte unter dem Oberbegriff žāwī gehandelt (siehe die nachfolgenden Stichworte الناوى الأحمر), von denen abwechselnd gesagt wird, ihr Geruch gefalle oder mißfalle den Dschinnen. Der gewünschte Erfolg sei jedoch in jedem Falle, daß sie sich beim Abbrennen der Substanz zurückziehen.

نابرد  $^{38}$ ist die Generalbezeichnung für alle Arten rheumatischer Krankheitserscheinungen.

أوى bedeutet eigentlich "javanisch", zu ergänzen wäre باوى "Weihrauchharz". Lubān ǧāwī, "javanischer Weihrauch" ist im Deutschen zu Benzoe, engl. zu benzoin und franz. zu benjoin geworden. In Marokko ist lubān ganz weggefallen, während ǧāwī eine Bedeutungserweiterung erfahren hat. Ganz verschiedene brennbare Substanzen werden heute auf den Eingeborenenmärkten als الحاوى bezeichnet wird (s. dort).

Wie unentbehrlich die Droge žāwī für die verschiedenen Praktiken marokkanischen Volksglaubens ist, geht am überzeugendsten aus den von Westermarck notierten Verwendungsbeispielen hervor.

Danach wird "jâwi" oder "benzoin" in Verbindung mit dem Besuch eines sîyid (Marabut-Heiligtums) gebraucht, von dem sich unfruchtbare Frauen Hilfe erhoffen (1926, I, S. 203, 205). Man verbrennt es beim Betreten bestimmter Höhlen, die man von jnūn bewohnt glaubt, die bei Krankheit und anderen Schwierigkeiten helfen sollen (I, S. 285 und S. 289), das gleiche geschieht an einer "Dschinn-Quelle" (S. 291). Natürlich wird žāwī besonders in heiligen Nächten verbrannt, so in der 27. Nacht des ramadan oder in der Nacht zum Freitag (I, S. 308/309; II, S. 98) und an religiösen Festtagen, wie beim Hammelopfer am l-'id l-kbir (II, S. 117). Man beräuchert damit Zelte und Häuser nach der Geburt eines Kindes oder seiner Namensgebung (I. S. 309; II, S. 380, 381, 383, 389, 391, 395, 396. Vgl. dazu auch Legey, 1926, S. 101), bei einer Hochzeit (I, S. 314), bei der Einweihung eines Hauses (I, S. 318, 322; vgl. dazu auch CHAMPAULT für Tabelbala, 1969, S. 67), bei Krankheit, die man durch žnūn verursacht glaubt (I, S. 324, 325, 326, 330, 332, 341, 350) und bei Todesfällen (II, S. 445, 451, 526). Verschiedentlich werden auch Grabkleidung und Grabstätten beräuchert (II, S. 487, 488). Der von brennendem žāwī aufsteigende Rauch wird außerdem von Personen inhaliert, die sich vom Bösen Blick getroffen wähnen (I, S. 115 und S. 431). Mit žāwī werden außerdem mitunter Amulette beräuchert (II, S. 319).

Als geeignetes Mittel zur Verteidigung gegen žnūn nennt auch Champault, "jawi" (= benjoin) in ihrer Monographie der Sahara-Oase Tabelbala (1969, S. 189).

Bei Lens erscheint "benjoin" als magisch-medizinisches Mittel. Es wird genannt in Rezepten: gegen Sumpffieber (S. 4), Lähmung in Armen und Beinen (S. 10), Brustkrankheit von Kindern (S. 31), Rachitis (S. 32) und Mumps (S. 33), gegen Sterilität der Frau (S. 40) und gegen zu starke Regelblutung (S. 46). Außerdem spielt es eine Rolle im Liebeszauber (S. 60, 65, 66) und als Schönheitsmittel (S. 77, 84).

ž-žāwī laḥmár

الحاوى الأحمر 40

Rote Harzsubstanz

GOICHON 1927, S. 200 und S. 269): jāwi aḥmar und jāwi laḥmarbenjoin rouge (Mzab)

40 Zu žāwī siehe Stichwort إلحاوي; das Adjektiv ahmar احمر, rot" bezieht sich auf die Farbe der Substanz. (Bei Brunot, 1952, S. 180 findet man allerdings eine Anzahl mit hmår "rouge" und lahmår "la couleur rouge" zusammengesetzter Ausdrücke, bei denen die Farbbezeichnung nur im übertragenen Sinne gebraucht wird, wie z.B. lműt lhámra "mort violente", oder húbz lahmår "pain de seconde qualité").

Eine ziegelrote, brennbare Substanz organischer Herkunft wird in Klumpen unterschiedlicher Größe als Räuchermittel verkauft.

Es handelt sich vermutlich um ein Nadelbaumharz, das unter reduzierenden Verhältnissen (also bei ungenügendem Luftzutritt) geröstet wurde und dadurch seine Färbung und Konsistenz erhielt.

Das "rote  $z\bar{a}w\bar{\imath}$ " wird ausschließlich für Räuchermischungen benötigt, die magischen Zwecken zugedacht sind. Man entzündet sie zur Abwehr der  $zn\bar{u}n$ , wobei der jeweilige Anlaß die genaue Zusammensetzung der Mittel bestimmt. In schwierigen Fällen wird ein  $tq\bar{e}h$  um Beratung gebeten.

Für Marokko lassen sich keine Literaturbelege zur Verwendung dieser žāwi-Variante beibringen, doch finden sich mehrere Beispiele in einer Arbeit über das Mzab-Gebiet Algeriens von Goichon. Danach wird "benjoin rouge" in umfangreichen Drogenmischungen zu magischen Praktiken verwandt, wie sie in ähnlicher Form auch in Marokko existieren (genaue Rezepte und Bestimmungszwecke siehe 1927, S. 200f. und 1931, S. 98). Außerdem wird das Harz als Komponente einer Duftstoffmischung genannt (1927, S. 269).

ž-žáwī lakhál

الحاوى الأكحل<sup>41</sup>

#### Schwarze Harzsubstanz

WESTERMARCK (1926, I, S. 309): jâwi sūdâni or jâwi khal = black benzoin Fogg (1941, S. 284): djâwi l-âkhāl = black benzoin Bouquet/Kerharo (1950, S. 329): djaoui lakhal = benjoin noir

Das "schwarze žáwi" ist wie das zuvor beschriebene rote ein brennbarer organischer Stoff, der abgesehen von seiner Farbe das gleiche Aussehen und den gleichen Verwendungszweck hat.

Wiederum könnte es sich um ein Nadelbaumharz handeln, das — im Gegensatz zu z-z̄āwī  $l^a h m ar$  — durch Rösten unter oxydierenden Verhältnissen (d.h. bei genügendem Luftzutritt) eine schwarze Färbung angenommen hat.

Wie alle unter der Bezeichnung  $\check{z}\bar{a}w\bar{\imath}$  verkauften Substanzen wird auch diese als Räuchermittel benutzt. Man verwendet sie allgemein in Kombination mit anderem Räucherwerk zur Abwehr der  $\check{z}n\bar{u}n$ .

Die Art der Mischung hängt vom jeweiligen Anlaß ab; so wird z.B. in der Hochzeitsnacht eine Räuchermischung verbrannt, die aus ž-žāwī l³kḥal, Alaun حرمل und Weihrauchharz حصالبان besteht.

Fogg identifiziert "djåwi l-åkhäl" als "impure terebinthinate resin, probable from Pistacia Terebinthus". Er gibt ebenfalls an, daß das Mittel benutzt wird, um das Wirken der  $jn\bar{u}n$  zu beeinflussen. Die Dämonen sollen auf den Duft des brennenden Harzes erfreut reagieren, weswegen es in einer großen Anzahl von rituellen Praktiken Verwendung findet (1941, S. 284).

<sup>41</sup> Übers.: "Das schwarze žāwī", das Adjektiv اكحل bezieht sich wiederum auf die Farbe des Räuchermittels.

Daß die Dämonen "black benzoin" schätzen, hält Westermarck für eine in Marokko allgemein verbreitete Vorstellung (1926, I, S. 309). In diesem Sinne wird es u.a. verwandt: von den Ḥiáina, um in der Nacht zum Freitag ihre Wohnungen zu beräuchern (I, S. 309); in Tanger beim Graben eines neuen Brunnens (I, S. 320); im Andjra-Gebiet und in Fez zu verschiedenen magischen Praktiken, die der Austreibung von žnūn und Heilung "übernatürlicher" Krankheiten dienen (I, S. 324, 338 und 348); in Casablanca und Rabat, um ein neugeborenes Kind zu schützen (II, S. 381). Stets werden noch verschiedene andere aromatische Substanzen gleichzeitig verbrannt, schwarzes žāwī allein scheint als unzureichend empfunden zu werden.

Ein "benjoin noir" erwähnt auch Renaud als Räuchermittel; er beschreibt es als "substance bitumineuse" (1934, S. 13). — Bei Bouquet/Kerharo erscheint das schwarze žāwī in der Aufzählung einer aus sieben Substanzen bestehenden Räuchermischung ("Sebā boukhourāt", 1950, S. 329).

žấwī makkấwi 42جاوی مکتاوی

Harz des Benzoebaumes (Styrax benzoides)

Westermarck (1914, S. 244):  $j\acute{a}wi~mekk\acute{a}wi = {\rm gum~benjamin}$ Westermarck (1926, I, S. 309):  $j\acute{a}wi~mekk\acute{a}wi = {\rm white~benzoin}$ 

Das hellgelbe, vanilleartig duftende Benzoeharz erfreut sich großer Wertschätzung. Es gilt als vorzügliches Räuchermittel, das zu magischen Zwecken besonders gut geeignet ist.

Im privaten und religiösen Leben der marokkanischen Bevölkerung gibt es unzählige Anlässe, die das Abbrennen von Räucherwerk erforderlich machen. Alle besonderen Ereignisse im Lebenslauf eines Menschen ziehen das Interesse übernatürlicher, außermenschlicher Wesen in besonderem Maße an und es gilt, diese unsichtbaren Kräfte — man formuliert sie allgemein als  $\check{z}n\bar{u}n$  — freundlich zu stimmen und auf Distanz zu halten. Wirksamstes Schutzmittel ist der Duft brennender aromatischer Substanzen. Selten wird dabei nur ein einziges Präparat verwandt, da man sich von einer aus verschiedenen Bestandteilen zusammengesetzten Mischung eine größere Wirkungsbreite verspricht.

Uneinheitliche Vorstellungen herrschen darüber, ob die žnūn durch die Räuchermittel erfreut oder abgestoßen werden. Von جاری مکتاری wurde behauptet, daß man es benutzt, um die Dämonen zu erfreuen.

Westermarck registriert ebenfalls widersprechende Aussagen über die Wirkung der verschiedenen magischen Mittel, speziell im Falle von  $j\hat{a}wi$   $mekk\hat{a}wi$  und  $j\hat{a}wi$   $k\dot{p}al$ . Er gibt an, daß nach allgemeiner Ansicht "black benzoin" die  $jn\bar{u}n$  erfreue, im Falle des weißen Benzoe die Meinungen jedoch geteilt seien (1926, I, S. 309).

42 Wie unter dem Stichwort žāwī النارى ausgeführt, wird mit žáwī makkáwi "mekkanischem Benzoe" das eigentliche Benzoeharz bezeichnet; eine weitere Bezeichnung ist záwi abyad "weißes Benzoe". (S. dazu auch Renaud 1934, S. 13).

Beides sind vielbenutzte Räuchermittel, die häufig miteinander kombiniert verwendet werden, in der Regel unter Zusatz weiterer Substanzen. So verbrennen z.B. die Ḥiáina in der Nacht zum Freitag "gum-lemon, agal-wood, and white and black benzoin" in ihren Wohnungen (1926, I, S. 309). Bei den Ait Waráin entzündet ein Bräutigam in der Hochzeitsnacht jáwi mekkáwi "to please the spirits of the place" (1914, S. 244).

الحعدة قائدة 43 عدة 24 المحدة 43 عدة 43 المحدة 43 عدة 43 المحدة 43 عدة 43 a

Gamander, das Kraut von Teucrium sp.

```
PAYS DU MOUTON (1893,
                                   dj\hat{a}ida جعيدة = Lavandula dentate (L.)
  S. XXXI):
                                      Echiochilon fructicosum (Desf.)
                                      Sideritis deserti (De Noé.)
                                     Marrubium deserti (Coss.)
GATTEFOSSÉ (Prod. végét. 1921,
                                   djaidia, jdaida = Teucrium Polium L.
  S. 103):
RENAND (1934, S. 47, Nr. 101):
                                   ğa'da حعدة = Teucrium
TRABUT (1935, S. 146):
                                   djaida جعيدة Lavandula dentata
                                   djaidi, djadi جعيدة = Marrubium deserti
TRABUT (1935, S. 161):
                                   ajaada جعدة = Pastinaca sativa
TRABUT (1935, S. 186):
                                   ajaada حمدة = Santolina rosmarinifolia
TRABUT (1935, S. 232):
TRABUT (1935, S. 255):
                                   djaad, djaida, djada = Teucrium Polium
MERCIER (1951, S. 87):
                                   ja'da = petite marguerite (fleur)
```

Die unter der Bezeichnung ža'da verkaufte Droge besteht aus getrockneten Blüten und zerkleinertem Kraut. Sie wird als Mittel gegen Herzkrankheit (mard ʾl-qálb مرض القلب) bezeichnet.

Man kocht die herb bitter schmeckenden Pflanzenteile in Wasser und nimmt den Absud bei Herzbeschwerden — ohne Zusatz von Zucker — ein.

žĕnžlán <sup>44</sup> بنجلان

Sesam, Samen der Sesampflanze (Sesamum orientale)

```
Pays du Mouton (1893, S. CII): djendjelane ביִּבֶּליי = w.o. Salmon (1906, S. 31): djouldjoulân = w.o.
```

48 Man könnte die Bezeichnung vielleicht von ğa'uda — "gekräuselt sein" ableiten und als Anspielung auf das Aussehen der Pflanze verstehen (vgl. Renaud, S. 47, Anmerkung zu Nr. 101). — Historische Belege für diese Drogenbezeichnung finden sich u.a. bei Leclerc, 1877, Nr. 488; Achundow, 1893, Nr. 115, S. 180; Guigues 1905, Nr. 93.

<sup>44</sup> In der alten Drogenkunde Nordafrikas wird جلجاد (*ğulğulān*) geschrieben (so bei Leclerc 1874, Nr. 233 und 1877, Nr. 499; Renaud 1934, Nr. 367). Das Wort wird als Synonym für simsim محمد angegeben, der in der arab. Literatur üblichen

ž<u>ě</u>nžlán 57

```
Marçais (1911, S. 253): \check{z}\check{e}n\check{z}\check{l}\check{q}n = \text{w.o.} (Tanger) Perrot/Gattefossé (1921, S. 125): djeldjelane = \text{w.o.} (graines) Bulit (1922, S. 324): djeldjelane = \text{w.o.} (Westermarck (1926, I, S. 338): z\acute{e}njl\ddot{u}n = \text{w.o.} Renaud (1934, Nr. 367): \check{g}ul\check{g}ul\ddot{u} \check{u} \check{v} \check{u} \check{v} \check{v}
```

Wenige Gewürze sind so allgemein bekannt und beliebt und werden so vielseitig verwendet wie Sesam.

Die winzigen gelblichen Samen gehören zum Sortiment eines jeden 'attār. Sesam wird in dreifacher Weise benutzt: als Gewürz, als Medikament und als magisches Mittel.

Als Gewürz wird es einer Reihe verschiedener Back- und Süßwaren beigefügt, die bei bestimmten festlichen Gelegenheiten hergestellt werden. Dabei wird mit Vorliebe Sesam und Fenchel kombiniert.

So wird z.B. bei der Geburt eines Kindes ein besonderes Gericht zubereitet, das zamtta زميك heißt<sup>45</sup>. Es besteht aus den Grundsubstanzen Zucker, Mehl und Butter, die jedoch nicht zu einem Teig verarbeitet, sondern in der Pfanne geröstet werden. Die Masse wird mit zerstoßenem Sesam und mit Fenchel العاقع (s. dort) reichlich versetzt, leicht angebräunt, mit einer Spur Salz versehen und als lockere, pulverartige Substanz auf einer flachen Schale serviert.

Auch das alltägliche Brot wird bei besonderen Anlässen mit Sesam und Fenchel gewürzt.

Reisenden wird als Proviant gern ein Gebäck mitgegeben, das laqríšla القريشلة heißt46. Es wird aus einem mit Milch angerührten Teig zubereitet, dem neben Butter, Zucker und einer Prise Salz die Gewürze Fenchel und Sesam zugesetzt werden. Auch Anis حبتة حلاوة kann zum Würzen dieses Backwerks verwendet werden.

Eine Mischung aus Sesam, Anis und Kressesamen عب gilt — mit Honig verrührt — als wirksames Mittel gegen Erkältungen.

Außerdem ist Sesam unentbehrlicher Bestandteil des rås "l-ḥanū́t und wird in dieser Eigenschaft ständig zu medizinischen und magischen Praktiken benötigt.

Bezeichnung. — בוּבְּלֵיל kommt nach Levey von hind. gingeli (1966, S. 286), auch bei Dozy findet sich ein Hinweis auf die indische Herkunft des Wortes (1927, I, S. 205). Renaud, der ebenfalls eine solche Ableitung referiert, setzt hinzu "on serait tenté du voir dans ces mots des onomatopées se rapportant au bruit que font les graines de ces plantes dans leurs enveloppes desséchées" (S. 160). — Außer den oben aufgeführten Wortbelegen findet man Dialektvarianten für Nordafrika zusammengestellt bei Marçais, 1911, S. 253/254.

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Vgl. Mercier (1951, S. 260): zemmita = sorte de bouillie au beurre, de graines préalablement grillées. (S. auch Dozy, I, S. 602).

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Qrīšla ist die Diminutivform von qeršūla, vgl. MERCIER (1951, S. 163): qeršula, pl. qrašel, dim. qrišla = sorte de gâteau en couronne; biscuit (Fes). (Vgl. außerdem MARÇAIS 1911, S. 423). Nach Colin ist der Ursprung des Wortes wohl in lat. crustula, crustulum, "Kuchen, Zuckerwerk", zu suchen (1927, S. 95).

Ethnographische Belege zum Gebrauch von Sesam lassen sich für alle drei Verwendungsgebiete beibringen: Salmon bestätigt die Verwendung von "djouldjouldn" bei der Zubereitung von feinem Backwerk; daneben gibt er an, daß zerriebener Sesam, vermischt mit rohem Ei, gegen Magenbeschwerden genommen wird (1906, S. 31, Fußnote 4). Trabut erwähnt ein Konfekt aus Sesam und Honig, für das er den Terminus علية angibt (1935, S. 240). Für Fez beschreibt Kampffmeyer die Herstellung von "Gewürzkuchen", qrāšil قرائل denen neben Sesam "zinžlân", die Gewürze "nâţa" und "mská" (= Fenchel und Mastix) zugefügt werden (1909, S. 6/7 und 24/25).

Bulit beschreibt ein Hustenmittel, das aus Kichererbsen, Fenchel, Sesam und Zucker zubereitet wird (genaues Rezept s. 1922, S. 324).

Nach Lens spielt Sesam eine Rolle als Bestandteil eines Medikamentes gegen "langsame Vergiftungen" (1925, S. 6), gegen Schwerhörigkeit und gegen Magerkeit (S. 14 und S. 74). Westermarck schließlich beschreibt für Fez eine Zeremonie zur Heilung magischer, durch  $jn\bar{u}n$  verursachter Erkrankungen, bei der neben Benzoe, Mastix, Aloeholz u.a. auch Sesam verwendet wird (1926, I, S. 338 und 346).

hább t hláwa مبتة حلاوة 47

# Anis, Spaltfrüchte von Pimpinella anisum

```
SALMON (1906, S. 13):
                                 habbat halaoua حتبة حلاوا anis
                                 habbet halaua حبة حلاوة anis
Marçais (1911, S. 258):
                                 habbat halāwa حبة حلاوة Pimpinella anisum
RENAUD (1934, Nr. 33,
    Anmerkung S. 18):
                                 al-habbat al-hulwa
                                 Anethum graveolens حبة حلوة
Trabut (1935, S. 28):
TRABUT (1935, S. 201):
                                 habba (h)aloua حبة حلوة Pimpinella anisum
MERCIER (1945, S. 21):
                                 hebbet hlawa = anis
Brunot (1952, S. 134):
                                 hább t halâua = anis
```

Wie im gesamten Orient ist Anis auch in Marokko ein beliebtes Gewürz für feine Back- und Süßwaren. In dieser Eigenschaft wird es im Mittleren Atlas jedoch nur bei besonderen Gelegenheiten verwandt.

zu vielen ähnlichen Termini, vgl. die folgenden Stichworte —), eine Tatsache, die Marçais für Tanger ebenfalls konstatiert "ḥābbĕţ ḥalāṇa عَنْ 'anis' n'apparaît jamais qu'avec cette forme indéterminée et ne prend pas l'article, ..." (1911, S. 258/259). Brunot bringt ḥābb ţ ḥalāṇa 'anis' für Rabat mit der gleichen Bemerkung (1952, S. 134). Renaud dagegen führt in seiner Anmerkung zu Nr. 33 an, daß die Variante al-ḥabbat al-ḥulwa der in Marokko gängige Ausdruck für Anis sei (s.o.). Klass. arab. heißt Anis anīsūn النسون (nach gr. ανισον). Von den alten Autoren führen Ibn al-Baiṭār und Abd er-Rezzaq als Synonym عند علية an. (Leclerc 1874 Nr. 23; 1877, Nr. 159 und Nr. 571).

So bereitet man z.B. für einen Familienangehörigen, der auf Reisen geht, ein brotartiges Gebäck zu, das mit Anis, Fenchel النافع und Sesam جنجلان ge-würzt wird. Das Backwerk wird laqríšla القرشلة genannt<sup>48</sup>.

Anis-Samen wird daneben gern als Mischungsfaktor für verschiedene Volksheilmittel benutzt und spielt außerdem eine gewisse Rolle als Stimulans.

So mischt man Anis mit Sesam und Kressesamen und Honig zu einem wohlschmeckenden Medikament gegen Erkältungen.

Kinderlosen Frauen wird eine umfangreiche Drogenmischung empfohlen, in der als Ingredienz u.a. auch Anis-Samen enthalten ist (s. Mischung Nr. 1).

Die Verwendung von Anis in der Volksmedizin wird durch Salmon und Lens bestätigt. — Nach Salmon dient ein Aufguß "contre les pesanteurs d'estomac" (1906, S. 13, Fußnote 2); Lens nennt Anis in einem Rezept gegen langsam wirkende Vergiftungen (1925, S. 6), einem Absud gegen Koliken (S. 17), einem Hustenrezept für Kinder (S. 29) und einem Hausmittel zur Gewichtszunahme von Frauen (S. 75).

Als Gewürz wird es nach Salmon viel für die Brotherstellung bei religiösen Festen verwendet; nach Lens fügt man Anis einem besonderen kleinen Gebäck, "kerchel"49, hinzu, das eine Ehefrau ihrem allzu feurigen Gatten zu essen gibt "pour diminuer l'ardeur" (S. 67).

Auch als magisches Mittel scheint Anis benutzt werden zu können. Lens erwähnt es jedenfalls in einer Praktik, die einen Zauber zunichte machen soll, der einer Jungvermählten Unglück bringen könnte (S. 69).

المِّنَّةُ الرَّاسِ håbb t r-ras

Stephans- oder Läusekörner, die Samen des Scharfen Rittersporns (Delphinium staphisagria)

```
Leared (1873, S. 623):

Salmon (1906, S. 50):

Gattefossé (1921, S. 77):

Renaud (1934, S. 115):

Trabut (1935, S. 92):

Brunot (1952, S. 134):

habras = w.o.

habberras = w.o. (Marrakesch)

habberras = w.o. (Marrakesch)

habberras = w.o., ,la graine de la

tête" (Fes)

habber ras = w.o.

staphysaigre, la graine

håbb t ras = w.o.

habber ras = w.o.

staphysaigre, la graine

håbb t ras = w.o.

habber ras = w.o.

staphysaigre, la graine

håbb t ras = w.o.

håbb t ras = w.o.
```

<sup>48</sup> Siehe dazu Fußnote 46 unter Stichwort ženžlán جنجلان, S. 57.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Siehe dazu Anmerkung 46 auf S. 57.

<sup>50</sup> Die Bezeichnung "Kopf-Korn" bezieht sich auf die seit dem Altertum bekannte Wirksamkeit der pulverisierten Samen gegen Kopfläuse (vgl. Leclerc 1874, Nr. 326; 1877, Nr. 566; Guigues 1905, Nr. 19; Renaud 1934, Nr. 258).

Die etwa 7 mm großen, unregelmäßig geformten Samen enthalten giftige Alkaloide, die als Insektizid ausgenutzt werden. Zerstoßen und mit Wasser vermischt wird die Droge als Mittel gegen Kopfläuse verwendet.

Eine weitere Verwendungsart ist magischer Natur: Einige Körner werden mit etwas Stoff umhüllt als Amulett um den Hals gehängt, um dem Träger behilflich zu sein, eine Arbeit zu finden. Das gleiche Amulett bewirkt außerdem, daß man besser arbeitet; zu diesem Zweck wird es angeblich besonders von Leuten benutzt, die in der Administration tätig sind.

Den Gebrauch als "Läusekörner" erwähnen Leared (S. 623), Renaud (S. 115), Charnot (1945, S. 308) und Brunot (S. 134). Gattefossé aber vermerkt: "Les graines . . . sont très utilisées à Marrakech pour le traitement de la teigne, en mélange avec de la gomme Fassok" (S. 77).

Diese Verwendung nennt auch Charnot für Marrakesch, neben einer Nutzung als Aphrodisiakum (1945, S. 308; dazu weitere Hinweise auf den gegenwärtigen Gebrauch in der Volksmedizin allgemein).

حب" الرّشاد<sup>51</sup> الرّشاد<sup>51</sup>

Samen der Gartenkresse (Lepidium sativum)

```
QUEDENFELDT (1891, S. 76):
                                     rsch\hat{a}d oder h\acute{a}bb-rsch\hat{a}d = w.o.
PAYS DU MOUTON (1893, S. XCV):
                                     rechad شاد w.o.
SALMON (1906, S. 59 und 93):
                                     habb er-rechâd حب الرشاد = cresson alénois
GATTEFOSSÉ (1921, S. 79):
                                    hab-rechad, habb-er-rechad = Les graines de
                                       Cresson alénois, Lepidium sativum L.
                                     habb er-ršād حي "الرشاد = w.o.
RENAUD (1934, S. 76):
TRABUT (1935, S. 150):
                                     habb er rechad حي الرشاد = w.o., cressonnette,
                                       cresson alénois (la graine)
MERCIER (1951, S. 64):
                                     hebb er-ršad = cressonnette
BRUNOT (1952, S. 133):
                                     hább rršád = graine de cresson alenois
```

Die winzigen, rotbrauen Kressesamen gehören zu den 'aṣūb, die jeder bessere 'aṭṭār führt. — Sie werden von der Bevölkerung gern als Kräftigungsmittel verwandt und dementsprechend viel verkauft. Erwachsene vermischen die Samen mit Honig, Kindern streut man sie auf ein Stück Melone. Das Mittel soll am besten am frühen Morgen genommen werden. Es wird im allgemeinen nur Männern und Knaben gegeben.

51 Zu habb (coll.), habba (sing.), hbūb (pl.) siehe Brunot 1952, S. 132–134. — Das Wort ršād ist abzuleiten von شد, "den rechten Weg verfolgen", habb °r-ršād müßte also etwa mit "das Korn des Rechttuns" übersetzt werden. — Die klass. arab. Bezeichnung der Kresse ist hurf حرف so bei: Leclerc 1874, Nr. 310 und 1877, Nr. 653; Achundow 1893, Nr. 129; Guigues 1905, Nr. 403; Levey 1966, Nr. 73; Renaud, 1934, Nr. 167; daneben wird jedoch als Synonym auch حب الرشاد angegeben.

Von beiden Geschlechtern wird dagegen eine Mischung von Kressesamen, Anis und Sesam als Mittel gegen Erkältungen genommen. Auch in dieser Eigenschaft setzt man als Bindemittel Honig hinzu.

 $\rlap/Habb$   $^{\circ}r$ -r $^{\circ}\bar{a}d$  ist außerdem ein beliebter Bestandteil verschiedener Drogenmischungen, wobei sexuell stimulierende Melangen im Vordergrund stehen.

Renaud stellt fest, daß Kressesamen zu den Universalmitteln arabischer Volksmedizin gehören (1934, S. 76). Das scheint uneingeschränkt auch für Marokko zu gelten. Bei einem Vergleich der Verwendungsnachweise ergibt sich eine Vielfalt therapeutischer Nutzungsmöglichkeiten. Den für das Gebiet des Mittleren Atlas erfragten Gebrauch bestätigt Salmon in seiner Aufzählung der in Fez verkauften Drogen, wenn er schreibt "il est fortifiant, réchauffant, excitant" (1906, S. 93). Als viel verwendetes Aphrodisiakum beschreibt Gattefossé die Droge (1921, S. 79), als Hustenmittel Bulit (1922, S. 325). Quedenfeldt will "Gartenkressensamen" gegen Geschwüre angewendet wissen (1891, S. 76), eine Verwendungsart, die auch von Lens (1925, S. 9) bestätigt wird. Lens hat außerdem ein Rezept gegen Syphilis erfragt, das aus in Milch gekochter Kresse besteht (S. 23)<sup>52</sup>. Vermischt mit "heulba" (Trigonella foenum graecum) wird Kresse nach Salmon auch in der Tierheilkunde verwendet (S. 93), eine Nutzung, die auch Westermarck vermerkt (1926, II, S. 179 für Andjra).

Mehr auf die Pflanze als auf die Samen bezieht sich wohl die von Gattefossé gemachte Mitteilung "c'est surtout un tonique et un antiscorbutique" (S. 79).

ḥắbb t ṣ-ṣnợbar

حبّة الصنوبر<sup>53</sup>

Samen der Aleppokiefer (Pinus halepensis)

```
PAYS DU MOUTON (1893, S. CIII):

RENAUD (1934, S. 133,

Anmerkung zu Nr. 298):

TRABUT (1935, S. 202):

MERCIER (1951, S. 195):

senouber منو بر = Pinus halepensis, pin d'Alep

equivalent vulg. $n\bar{o}ber = \text{w.o.}

equivalent vulg. $n\bar
```

<sup>52</sup> Für Algerien (Aures-Gebiet) hat Hilton-Simpson die Verwendung von Lepidium sativum L. bei der Behandlung von Syphilis festgestellt (1922, S. 79/80).

sanawbar wurde und wird im Arabischen auf verschiedene Pinienarten angewandt und außerdem manchmal auf die Frucht, manchmal auf den Baum bezogen. So übersetzt Leclerc منو بر ohne nähere Spezifizierung mit "Pins et cônes de pins" (I.B. 1881, Nr. 1417), weist jedoch in einer ausführlichen Fußnote darauf hin, daß die Bezeichnung ursprünglich den Pinienzapfen meint und erst im modernen Vulgärarabisch für die Pinie allgemein gebraucht wurde (S. 382). Renaud schließt sich dieser Aussage an (S. 133). — (Bei Bedevian wird منو و für 6 Pinienarten genannt, S. 462–464) —. Den Piniensamen findet man schon bei 'Abd er-Rezzäq als Droge aufgeführt und mit مناور المناورة و bezeichnet (Leclerc 1874, Nr. 320).

Die schwärzlich-braunen Samen der Aleppokiefer findet man nicht allzu häufig unter den Vorräten der Drogenhändler. Sie scheinen weder als Medikament noch als Mischungskomponente eine größere Bedeutung zu haben. Folgender Verwendungszweck wurde genannt: Man zerstößt die Samen, kocht sie in Kuhmilch und nimmt das Produkt am frühen Morgen "für die Gesundheit des Magens".

Bouquet (1921, S. 23) und Gattefossé (1921, S. 110) erwähnen die Droge als Aphrosdisiakum. Nach Bouquet verzehrt man die Samen — er nennt sie arab. sgougou, berb.  $iguengen^{54}$  — im Salzwasser geweicht und leicht geröstet (S. 23)<sup>55</sup>.

hább t gərrī حُرِّى

Samen vom Smyrnerkraut (= Brustwurzel) (Smyrnium olusatrium)

Charnot (1945, S. 69): h'abbat el-gerrî حبّة الكُرى = graines de maceron, Smyrnium Olusatrum

Auf dem  $s\bar{\rho}q$  von Bekrit wurde  $\dot{h}\dot{a}bb^*t$   $gərr\bar{\imath}$  als Mittel gegen Magenweh verkauft. Man nimmt die Droge pulverisiert mit Zitrone gemischt ein.

Häufiger erscheinen die arzneihaft schmeckenden dunklen Samen jedoch in Mischungen. So kombiniert man z.B. Rizinus-, Mohn- und Coripitalensamen mit den des Smyrnerkrautes als Mittel zum Liebeszauber. Auch zu diesem Zweck stellt man zunächst im Mörser ein Pulver her, siebt es fein aus (die groben Rückstände werden fortgeschüttet) und tut es demjenigen, den man gegen seinen Willen zur Liebe veranlassen möchte, ins Essen.

Charnot beschreibt ein einheimisches magisches Rezept, das zur Vergiftung<sup>56</sup> unliebsamer Personen verwendet wird; es besteht aus einer Kombination der Samen von Smyrnium olusatrium mit dem Kopf einer Viper (hayya عند) und Rizinuskörnern und soll in vier oder fünf Tagen den Tod herbeiführen (1945, S. 69).

بِتُت الملوكِ <sup>67</sup> الملوكِ <sup>67</sup>

Samen des Krotonölbaumes (Croton tiglium)

LEARED (1873, S. 623):habtmilk = Croton tiglium, croton oil seedsSALMON (1906, S. 32): $habbat \ melik =$  Croton tiglium $habbat \ al-mul\bar{u}k \ge =$  cerise

<sup>54</sup> Die gleichen Termini sind bei 'Abd er-Rezzāq (Leclerc 1874, Nr. 320) aufgeführt; die Angaben über die Verwendung der Samen sind ebenfalls identisch.

 $^{55}$  Vgl. dazu die Verwendung von Kiefernsamen in Tunesien, Bouquet/Kerharo 1950, S. 241/242.

 $t\bar{u}k\bar{a}l$  توكال, s. Charnot, S. 60, Fußnote 1 (man vergleiche dazu außerdem S. 43).

<sup>57</sup> Mit "Königskorn" werden verschiedene Früchte und Samen bezeichnet, so die Kirsche (außer bei den oben angeführten Autoren auch: Leclerc, 1874, Nr. 737

hádža 63

```
GATTEFOSSÉ (1921, S. 125):
                                       habet el melk = w.o.
RENAUD (1934, S. 56):
                                       بية الملوك بية الملوك Luphorbia بية الملوك habbat al-mulūk
                                          lathyris L.
                                       habb al-mulūk حت اللوك = cerise
RENAUD (1934, S. 146):
TRABUT (1935, S. 213):
                                       habb el melouk حب الملوك = Prunus avium,
                                          P. Cerasus
Fogg (1941, S. 281):
                                       habbét* mêlik = Ipomoea hederacea Jacq.
CHARNOT (1945, S. 371):
                                       h'abb el-mouloûk حبّ الملوك = cerise
MERCIER (1951, S. 64):
                                       hebb el-mluk = cerise, cerisier
Brunot (1952, S. 132):
                                       h \acute{a}bb \'lm l \acute{u}k = cerises
```

Die früher in Deutschland als "Purgierkörner" offizinellen Samen werden in Marokko heute noch in gleicher Weise verwendet: man nimmt sie bei Leibschmerzen als Abführmittel.

Daneben sollen sie gegen allgemeine Abgespanntheit gut sein. Zum Gebrauch werden die 12 mm langen, ovalen Samenkörner von ihrer dunklen Außenhülle befreit und pulverisiert. Die Samenhüllen werden ebenfalls therapeutisch verwandt: zerstoßen und mit Essig vermischt ergeben sie ein Medikament gegen Kopfschmerzen. Dieses Mittel soll vor dem Gebrauch eine Nacht lang ziehen und nach Möglichkeit beim Frühstück eingenommen werden.

Leared gibt an, daß Krotonsamen als starkes Purgativum Verwendung finden (1873, S. 623).

hádža taferzízt <sup>58</sup>منرزرت تتفرززرت تتفرزرت تتفرر

## Koloquinte, die Frucht von Citrullus colocynthis

```
hadadj , haddj, hadjez = w.o.
PAYS DU MOUTON (1893,
  S. XLVIII):
SALMON (1906, S. 61):
                                  hadedja = w.o.
                                  taferzizt = w.o.
LAOUST (1920, S. 166):
                                  hadadja, berb. tajellet = w.o.
BOUQUET (1921, S. 30):
                                  hadadja, hadedj = w.o.
GATTEFOSSÉ (1921, S. 90):
                                  بلطور يزت berb. taferzīzt حدج w.o.,
RENAUD (1934, S. 80,
  Anmerkung zu Nr. 177):
                                    (hdeğ: désigne aujourd'hui, à Rabat, le
                                    fruit du Solanum Sodomeum)
```

und 1883, Nr. 1749; Guigues 1905, Nr. 441), die Früchte des Myxabaumes, Cordia Myxa L. (Renaud 1934, Nr. 254), die Früchte der Kreuzblätterigen Wolfsmileh, Euphorbia lathyris (Leclerc 1874, Nr. 359 und 583; Leclerc 1883, Nr. 2056) und die des Krotonölbaumes (außer oben auch erwähnt bei Guigues, Nr. 150.) — Als Droge wird auf den Atlasmärkten unter

58 In der klass. Drogenkunde wird die Koloquinte mit hanzal حنظل bezeichnet (s. unter Stichwort حنى). Bei I.B. findet sich das Wort حلى — von Leclerc mit hadadj vokalisiert — als Bezeichnung der Koloquintenfrucht "ayant déjà grandi, mais n'ayant pas encore passé en jaune" (1877, Nr. 648).

Unter dem Drogensortiment der 'aṭṭāṛa finden sich sehr häufig getrocknete Früchte der Koloquinte. Sie fallen durch ihre Größe und Kugelform sofort auf, doch werden sie verschiedentlich auch in Bruchstücken angeboten und sind dann weniger einfach zu identifizieren.

Die Koloquinte spielt eine besondere Rolle im Liebeszauber. Folgende Auskunft wurde über ihren Gebrauch gegeben: Trägt ein junger Mann die Frucht in seiner Tasche, oder ein Stück der Frucht in einem Amulett bei sich, gelingt es ihm, ein Mädchen für sich zu interessieren. Tut das gleiche eine verheiratete Frau, will sie sich von ihrem Mann trennen und einen anderen Mann für sich gewinnen. Nachdrücklich wurde betont, daß junge unverheiratete Mädchen ein solches Amulett nicht benutzen.

Außer im Liebeszauber soll die Koloquinte als Heilmittel gegen Geschlechtskrankheiten und gegen Kahlköpfigkeit von Nutzen sein. Pulverisiert und mit Wasser genommen, gilt sie außerdem als Medikament gegen Diabetes.

Bekannt ist Koloquintenpulver als Mottenmittel. Streut man befallene Kleidungsstücke damit ein, werden die arab.  $t\bar{u}niya$  genannten Schädlinge vernichtet.

Laoust beschreibt taferzizt als Heilmittel in einem Rezept gegen asemmid, "blennorrhagie" (1920, S. 166). — Das Fruchtfleisch der Koloquinte wird nach Bouquet gegen Lähmung, Rheumatismus, Krämpfe und "aseite" verwendet. Es wird mit Gummi arabicum verbessert und auf nüchternen Magen genommen (1921, S. 30). Die gleichen Angaben wiederholt Gattefossé. Außerdem bezeichnet er das Fruchtfleisch als starkes Abführmittel. In Nordmarokko sollen Koloquinten in die einheimischen Getreidesilos gelegt werden, um die Vorräte gegen den Kornwurm zu schützen (1921, S. 90). — Eine Vielzahl von Verwendungsmöglichkeiten zählt auch Charnot auf: Danach werden die Kerne der Frucht als Abführmittel, gegen Schlangenbiß und Wassersucht, als Insektenpulver und Wollschutzmittel gebraucht; außerdem werden die toxischen Eigenschaften der Koloquinte für Abtreibungen und sogar zu Vergiftungen mit gewollt tödlichem Ausgang ausgenutzt (1945, S. 555 und S. 70).

LOUBIGNAC, der *hadža* als "Solanum de Judée" identifiziert, macht die kurze Anmerkung "employée contre les mites" (1952, S. 390)<sup>61</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Vgl. dazu auch Charnot, 1945, S. 553/554.

<sup>&</sup>lt;sup>60</sup> Vgl. Mercier (1951, S. 239): tunya = mite; dartre; pelade. Sobelman/Harrell (1963, S. 127): tunya = moth. (Nach Colin 1926, S. 63 aus lat. tinea).

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> Welche Rolle die Koloquinte in der algerischen Volksheilkunde spielt, vergleiche man bei Hilton/Simpson, 192, Index.

ḥarmòl 65

جرمل 82 harmál

#### Harmelraute, Samen von Peganum harmala

```
LEARED (1891, S. 338):
                                   harmel = Peganum Harmala L., seed
PAYS DU MOUTON (1893, S. LIII):
                                  harmel = w.o., harmala حرملة (unité)
SALMON (1906, S. 61):
                                   hermel __ = rue
BOUQUET (1921, S. 27):
                                  harmel = w.o.
GATTEFOSSÉ (1921, S. 83):
                                   harmel = w.o.
BULIT (1922, S. 326):
                                   harmel = w.o.
Westermarck (1926, I, S. 111):
                                   h\acute{a}rmel = w.o.
RENAUD (1934, S. 80):
                                   harmal = w.o.
TRABUT (1935, S. 187):
                                  harmel = w.o.
MERCIER (1951, S. 66):
                                   hermel = w.o.
                                   = w.o.
LOUBIGNAC (1952, S. 393):
```

Die Harmelraute, eine in Marokko heimische Steppenpflanze, liefert mit ihren kleinen grauen Samen die bekannte, von allen 'aṭṭāṛa vertriebene Droge harmál.

Wie seit alter Zeit gilt *ḥarmɔ́l* als magisches und medizinisches Universalmittel. Kaum eine andere Substanz erscheint so häufig in Räuchermischungen und wird so vielseitig verwendet.

Um nur einige Beispiele zu nennen:  $Harm\acute{o}l$  wird zusammen mit شبته (Alaun), (schwarzes  $\check{g}\bar{a}w\bar{i}$ ) und حسالبان (Weihrauch) in der Hochzeitsnacht verbrannt; es wird kombiniert mit verschiedenen anderen Drogen gegen magische Erkrankungen eingesetzt (eine solche Mischung ist z. B. die Melange Nr. 7); es bildet die Grundlage einer tiblia, die man abbrennt, wenn ein wichtiges Amulett verlorengegangen ist. Allen diesen Räuchermischungen ist gemeinsam, daß sie sich gegen die žnūn richten, deren unheilvoller Einfluß in besonders kritischen Lebenssituationen abgewehrt werden soll.

Ähnliche Vorstellungen sind hinter einer medizinischen Nutzung der Samen zu vermuten: sie werden bei starken Kopfschmerzen im Feuer des mežmar verbrannt, wobei der Patient dicht neben dem Kohlebecken Platz nimmt und den Rauch intensiv einatmet.

Zur internen Anwendung kommt harmól als Bestandteil einer umfangreichen Drogenmischung, die gegen Unfruchtbarkeit von Nutzen sein soll (s. Mischung Nr. 1).

Alle Literaturbelege zur Verwendung der Harmelsamen aufzuzählen, ist an dieser Stelle unmöglich. Die Droge erfreut sich in Marokko einer solchen Popularität, daß eine große Anzahl Autoren Beispiele für ihren Gebrauch bringt. Generell läßt sich sagen, daß sie immer wieder als Hauptbestandteil magischer oder medizinischer Mischungen genannt wird, die zum Teil sehr unterschiedlichen Zwecken dienen.

<sup>62</sup> Harməl ist seit alter Zeit Bestandteil der arab. Materia Medica und wird daher von vielen der klass. Autoren erwähnt, siehe z.B. Leclerc, 1877, Nr. 650 und 1874, Nr. 315; Achundow 1893, Nr. 113, S. 362; Guigues 1905, Nr. 243; Renaud 1934, Nr. 176; Levey 1966, Nr. 75.

So schreibt z.B. Leared, daß Ḥarmel als Räuchermittel zur Desinfektion gebraucht wird und außerdem gegen die Folgen des Bösen Blicks Verwendung findet (1891, S. 338). Für Gattefossé sind die Samen ein Mittel gegen Kopfweh, gegen die Schwierigkeiten einer Wöchnerin und gegen Erkrankungen der Geschlechtsorgane. Zudem werden sie in Breiumschlägen gegen Hautkrankheiten benutzt (1921, S. 84). Bulit nennt Ḥarmel in einem Rezept "pour la repousse des cheveux" (1922, S. 326); auch bei Lens ist die Droge Bestandteil eines Schönheitsmittels, diesmal aber zum Bleichen der Gesichtshaut (1925, S. 77).

Nach Charnot sind Ḥarmelsamen, auf nüchternen Magen genommen, gut gegen Magenbeschwerden; als Aufguß verabreicht ergeben sie ein Medikament gegen Herzleiden und gegen Ischias (1945, S. 401)<sup>63</sup>.

Hauptsächlich wird Ḥarmelsamen jedoch als probates Mittel gegen žnūn beschrieben. Bei allen nur denkbaren Anlässen wird er benutzt, um ihren negativen Einfluß abzuwehren. Als besonders gefährdet gelten wichtige Stationen des menschlichen Lebens, wie Geburt, Beschneidung und Heirat. Westermarck bringt für alle diese Gelegenheiten Beispiele für den Gebrauch von Ḥarmel (vgl. 1926, II, Index Stichwort "Ḥarmel"). Danach werden die Samen vorwiegend als Räuchermittel benutzt, häufig auch Amuletten beigefügt, manchmal sogar intern genommen (I, S. 308).

In der Mehrzahl aller Fälle fügt man andere magisch wirksame Substanzen hinzu.

Neben Westermarck findet sich die größte Anzahl von Belegen bei Legey (s. 1926, Index Stichwort "Harmel"). Wiederum werden die meisten Beispiele für die Hauptlebensabschnitte gebracht, wobei die mit der Geburt zusammenhängenden Praktiken im Vordergrund stehen (Beispiele S.: 80, 81, 90, 91, 93, 95, 98, 99, 101).

الرّيكَةُ 46 l-ḥarrīga

Gottvergeß, das Kraut von Ballota sp.

PAYS DU MOUTON (1893, S. XXXVIII): PAYS DU MOUTON (1893, S. LIII): hariq حرْرِيق, houraïq حرْرِيق Cheiranthus farsetia L., lunaire rude harik, hariq حرْرَايق، حاريق horraïg = Urtica urens L., U. dioica L., ortie grièche

<sup>63</sup> Auch die Pflanze selbst und ihr Saft werden nach Charnot in der Volksmedizin genutzt, vgl. 1945, S. 400/401.

64 Das Wort ist aus der Wurzel حرق, brennen" abgeleitet und bezeichnet ursprünglich die Brennessel. Daneben scheint es auf ähnliche Gewächse angewendet zu werden (vgl. die oben angeführten Belege). — In älteren Quellen erscheint es bei I.B. (Leclerc 1877, Nr. 160) und ARzq. (Leclerc 1874, Nr. 385) als von Leclerc mit "ortie" übersetzt.

hṣālabán 67

```
GATTEFOSSÉ (1921, S. 108):
                                     horreig, khariga, harrik = Urtica
                                        pilulifera L., ortie
COLIN (1921, S. 68):
                                     hörrāyŏq = ortie (Taza)
RENAUD (1934, S. 9):
                                     al-hurrayq = Urtica urens L., Urtica pilulifera
                                        L., ortie, Lamium
TRABUT (1935, S. 111):
                                     horraiq, hariq حرايق Farsetia aegyptiaca
TRABUT (1935, S. 264):
                                     hariq, horaiq حاريق Urtica
                                     horriq حریق = U. pilulifera
CHARNOT (1945, S. 277):
                                     h'ourraîq, h'ourreîqa, h'arrîga خُرِيَّيق e ortie
LOUBIGNAC (1952, S. 393):
                                     coll. = orties حُرَّيقة et حُرَّيقة
```

Herba Ballotae wird in der Volksheilkunde Zentralmarokkos als Mittel gegen Gicht und Rheuma benutzt. Die Droge wird intern angewendet, nachdem sie zuvor in folgender Weise zubereitet worden ist:

Man gibt das getrocknete, grob zerkleinerte Kraut in einen Mörser und zerstößt es möglichst fein. Das Pulver wird in ein kleines Gefäß gefüllt und mit Wasser versetzt. Bis zum folgenden Morgen muß der Aufguß unberührt stehen bleiben, dann wird er auf nüchternen Magen getrunken.

آحصالبان 65 ميالبان 65 آحصالبان 65 ميالبان 65

# Weihrauch, das Gummiharz von Boswellia Carteri

```
SALMON (1906, S. 40, Fußnote 1):
                                     haçâlbân = encens
Marçais (1911, S. 265):
                                     hsal\tilde{u}b\tilde{a}n = \text{encens} (\text{Tanger})
Westermarck (1926, I, S. 111):
                                     hṣaluban, hṣálban, hṣánban, hṣánabel = gum-
                                       lemon
RENAUD (1934, S. 96,
                                     haṣālbān = ,,encens en grain", surtout du
  Anmerkung zu Nr. 214):
                                       B. Carterii Birdw.
TRABUT (1935, S. 48):
                                     hassaban حسابن = Boswellia Carteri, encens
MERCIER (1951, S. 71):
                                     hsalban = encens
LOUBIGNAC (1952, S. 397):
                                     = sorte d'aromates (Zaër)
```

Es handelt sich um blaßgelbe Harzkörner von unterschiedlicher Größe, die leicht bitter schmecken und beim Verbrennen den charakteristischen Weihrauchgeruch abgeben.

",Steinchen, Körnchen" (coll.) und الثيان "Weihrauchharz". — Ḥṣālabān wird ohne Artikel gebraucht, doch setzt man zur Aussprachebezeichnung gern ein Alif davor (vgl. dazu auch Marçais, S. 265). — Der Terminus läßt sich für Algier bereits für das 18. Jahrhundert nachweisen, er wird in der Drogenkunde des 'Abd er-Rezzāq in gleicher Schreibweise aufgeführt (s. Leclerc 1874, Nr. 430). — Ibn al-Baiṭār bringt, wie viele andere klass. Autoren, nur das Wort lubān نادر das als arab. Synonym für pers. kundur كنادر eingesetzt wird (Leclerc 1883, Nr. 1974). Zur Etymologie von lubān s. Renaud, 1934, S. 96.

Weihrauch gehört, wie schon im Altertum, zu den geschätztesten Räuchermitteln, dessen balsamischer Duft besonders geeignet ist, das Wirken übernatürlicher Kräfte vorteilhaft zu beeinflussen. So wird es nicht nur in Moscheen und Heiligtümern zu kultischen Zwecken verwandt, sondern spielt auch eine große Rolle in diversen Praktiken des Volksglaubens.

Alle wichtigen Stationen des menschlichen Lebens — Geburt, Beschneidung, Hochzeit und Tod — sind dem Einfluß außermenschlicher, unkontrollierbarer Wesen in besonderem Maße ausgesetzt; durch bestimmte, rituelle Handlungen kann man diesen Einfluß entgegenwirken und sich vor Schaden schützen. Zu solchen Schutzmaßnahmen gehört u.a. das Abbrennen von Weihrauch. Häufig wird hṣālabān zusammen mit žāwī على (s. dort) verbrannt; bei größeren Anlässen pflegt man jedoch noch eine Reihe weiterer Mittel hinzuzufügen.

Die umfangreichste Mischung wird in der 27. Nacht des Monats Ramaḍān benötigt. Diese Nacht erfordert ganz spezielle Vorsichtsmaßnahmen; die  $zn\bar{u}n$ , die an allen voraufgegangenen Tagen und Nächten des Fastenmonats gefesselt waren, werden in dieser Nacht freigelassen und können ungehindert agieren<sup>66</sup>.

In Moscheen, Häusern und Zelten sucht man ihrer gesteigerten Aktivität durch besonders vielseitig zusammengesetztes Räucherwerk Herr zu werden.

Von hṣālabān wird angenommen, daß die Dämonen den Duft schätzen (vgl. dazu Stichwort شب اليمن). Aus diesem Grund gebraucht man das Mittel auch bei "magischen" Erkrankungen. Profan-medizinischer Gebrauch wird von Weihrauch bei Zahnweh und bei Fieber gemacht.

In der Hochzeitsnacht wird eine feste Mischung von *ḥṣālabān*, *harməl*, *šəbba* und *ž-žāwī l³kḥāl* abgebrannt (s. auch unter den entsprechenden Stichworten).

Zahlreiche Belegstellen für den Gebrauch von ""ħṣālůban" finden sich bei Westermarck (s. Index, Stichwort gum-lemon). Danach scheint die Substanz in ganz Marokko als vorzügliches Mittel gegen die žnūn zu gelten. Außer für die oben beschriebenen Gelegenheiten bringt der Verfasser Beispiele für weitere Anwendungsmöglichkeiten. So wird z.B. Weihrauch verbrannt, wenn jemand vergrabenes Geld heimlich zu bergen versucht (1926, II, S. 309).

المِلِّهُ \*\* <sup>67</sup> <sup>1</sup>-ḥákk

Blüten der wildwachsenden echten Artischoke (Cynara Scolymus)

Trabut (1935, S. 84): haqq خاق = Cynara Cardunculus (fleurons de cardon sauvage, artichaut sauvage)

<sup>66</sup> Vgl. dazu Westermarck, 1926, II, S. 98.

<sup>67</sup> L-hakk scheint mehr eine Bezeichnung der Droge als der Blüten an sich zu sein; zumindest läßt sich nur so erklären, daß Loubignac für die Zaïan "elhekk" mit "présure" angibt (1925, S. 473) und Mercier "elhekk" in der gleichen Bedeutung für den Stamm der Ait Izdeg (1937, S. 203); Loubignac träfe also den genauen Wortgehalt, wenn er "Lab aus den Blüten der wilden Artischoke" übersetzt (s.o.).

 $h\dot{a}lba$  69

```
MERCIER (1951, S. 65):

hekka = présure (tirée de l'artichaut sauvage)

LOUBIGNAC (1952, S. 398):

Présure de fleurs d'artichaut sauvage
(Beni Mellal: (こう)
```

Die in Marokko heimische wilde Artischoke liefert eine Droge besonderer Art: Ihre auffälligen blauen Blütenköpfe werden in Einzelblütchen zerpflückt, getrocknet und als "Lab-Kraut" auf den Nomadenmärkten verkauft. "L-ḥakk erinnert in verkaufsfertigem Zustand entfernt an Safran, es sind zarte, brüchige Fasern, die durch den Dörrprozeß eine violette bis bräunliche Farbe angenommen haben.

Mit Hilfe dieser Pflanzensubstanz kann man aus Milch eine Art Yoghurt herstellen, was auf folgende Weise geschieht: Ein auf die Milchmenge abgestimmtes Quantum von "l-ḥakk wird in einen Bausch reiner, unversponnener Schafwolle gewickelt und in die Milch gelegt. Nachdem alles gut durchweicht ist, greift man in die Flüssigkeit und zerdrückt mit der Hand die im Wollballen befindlichen Fasern. Darauf läßt man die Milch zum Fermentieren stehen.

hálba 68 alla

Die Samen des echten Bockshornklees (Trigonella foenum graecum)

```
hulbah = w.o.
LEARED (1891, S. 338):
BOUQUET (1921, S. 29):
                                    holba = w.o.
GATTEFOSSÉ (1921, S. 86):
                                    heulba = w.o.
                                    helba = w.o.
BULIT (1922, S. 325):
                                    hulba = w.o.
RENAUD (1934, S. 79,
                                      "La prononciation populaire est helba"
  Anmerkung zu Nr. 175):
                                    holba = w.o.
TRABUT (1935, S. 260):
                                    elhelba = fenugrec
MERCIER (1937, S. 116):
                                    helba = fenugrec
MERCIER (1951, S. 65):
                                    h\dot{e}lb\dot{a} = \text{fenu-grec}
BRUNOT (1952, S. 169):
```

Die eckigen, bitter-würzigen Semina foeni graeci werden viel von Frauen gekauft und für die verschiedensten weiblichen Belange verwendet.

Von stillenden Müttern werden sie als Mittel geschätzt, das die Milchbildung fördert und gleichzeitig allgemein kräftigend wirkt.

68 Klass. arab. stets *hulba* vokalisiert (vgl. die bei Garbers zusammengestellten Literaturzitate, 1948, S. 222); für Algerien schreibt Leclerc jedoch schon 1874: "Le fénugrec se trouve en Algérie, sous le nom de *halba*, chez les droguistes indigènes" (Anmerkung zu Nr. 336 von 'Abd er-Rezzāq). Für Ägypten gibt Meyerhof den Bockshornkleesamen mit *bizr ḥilba* an (S. 200, Nr. 374). Renaud weist auf einen möglichen Zusammenhang des Wortes mit *ḥalīb* "Milch" hin, bezogen auf den Gebrauch als Galactagogum (S. 79). — Die Pflanze wird übrigens in Marokko in größerem Umfange angebaut, die Samen gehören zu den exportierten Gewürzen (s. L'Exportation marocain, S. 74).

Besonders günstig soll eine Mischung von hálba mit Zwiebeln, Petersilie und Salz sein, die man zu Brot ißt. Doch auch andere Speisen richtet man mit hálba an, so Kuskus und geschmortes, in tažín-Manier zubereitetes Huhn. Ein Gericht, das auch als appetitanregend empfohlen wird, bereitet man aus alten Brotstücken zu, die mit Wasser aufgeweicht werden: man würzt mit Pfeffer, Piment und Salz, fügt reichlich hálba hinzu und schmort alles in der tažín-Pfanne.

Alle erwähnten Gerichte werden in erster Linie von Frauen mit Säuglingen gegessen.

Bockhornkleesamen ist außerdem in vielen Drogenmischungen enthalten, so in einem rāṣ l-ḥanút gegen Unfruchtbarkeit und einem anderen gegen Rheumatismus.

Renaud nennt helba ein Universalmittel der Volksmedizin<sup>69</sup> (1934, S. 79). Die Vielfalt der beschriebenen Verwendungsmöglichkeiten stützt diese Behauptung. — Leared gibt an, daß die Samen von Frauen benutzt werden "to induce fatness" (1873, S. 623); nach Bouquet und Gattefossé sind es die jungen Jüdinnen des Landes, die durch dieses Mittel Wohlbeleibtheit zu erreichen trachten (Bouquet, S. 29; Gattefossé, S. 86). — Als Therapeutikum wird es nach Gattefossé verwendet: gegen Konstipation, Hämorrhoiden und Beschwerden "de la matrice", nach Bouquet außerdem gegen Milzschwellung, als Haarwuchsmittel und gegen Milchschorf bei Kindern. Beide Autoren erwähnen außerdem den Gebrauch als Aphrodisiakum.

Wie Leared und Gattefossé angeben spielt *ḥelba* überdies eine Rolle in der Veterinärmedizin.

Bulit hat eine Mischung von Kressesamen, habb ar-ršād, und helba mit ranziger Butter als Hustenmittel notiert; einer Räuchermischung gegen Fieber wird ebenfalls Bockshornkleesamen beigegeben (1922, S. 325).

Lens beschreibt "fenugrec" als Bestandteil eines Hausmittels, das bei schwierigen Geburten benutzt wird (1925, S. 51). Die Autorin teilt auch zwei Schönheitsrezepte mit, in denen die zerstoßenen Samen — äußerlich angewandt — zur Verbesserung des Teints dienen (S. 76 und S. 80).

النية <sup>70</sup>-ḥantīta مانتيتة <sup>70</sup>

Asant, Stinkasant, Teufelsdreck, Asa foetida, Gummiharz von Ferula Assa foetida

Perrot/Gattefossé (1921, S. 126): hantit madjoune = Asa foetida

69 Das scheint allgemein auf Nordafrika zuzutreffen, vgl. z.B. die Verwendungshinweise für Tunesien bei BOUQUET/KERHARO 1950, S. 319/320.

geschrieben (s. Leclerc 1874, Nr. 352 und 1877, Nr. 688; Guigues 1905, Nr. 30; Renaud 1934, Nr. 169; Levey 1966, Nr. 80)

ḥánḍəl 71

Trabut (1935, S. 112): hantit, hinetite حينظيط = Ferula Assa foetida,

Fogg (1941, S. 279, Nr. 12):  $l-hant^stit^s = Asafoetida gum resin,$ 

Ferula alliacea Boiss.

Mercier (1951, S. 66): hentita = assa-foetida

Das schmutzig-gelbe Gummiharz wird auf den Märkten des Mittleren Atlas "in massis" gehandelt, also in Klumpen unterschiedlicher Größe. Die Droge hat einen außerordentlich üblen Geschmack und entwickelt besonders beim Verbrennen einen so unangenehmen Geruch, daß sich ihr Gebrauch leicht erraten läßt: sie wird als Räuchermittel gegen bösartige Geistwesen eingesetzt.

Erkrankungen, die man rational nicht zu deuten weiß, insbesondere hysterieforme Zustände, glaubt man durch  $zn\bar{u}n$  verursacht, die es zu vertreiben oder freundlich zu stimmen gilt. Hantita gehört zu den Mitteln, deren Duft den Dämonen mißfällt, verbrennt man etwas davon in der Nähe eines Besessenen, lassen sie von ihrem Opfer ab und ziehen sich aus dem Haus zurück.

Beliebt ist eine Kombination von Asa foetida und Bdellium-Harz (مقل ازرق, s. dort).

"In sorcery it is a universal panacea" schreibt auch Fogg (1941, S. 280). Das Mittel wird speziell bei Vergiftungen verbrannt, die man auf Zauberei zurückführt. Glaubt man, einen Bräutigam von magisch verursachter Impotenz befreien zu müssen, verbrennt die Braut unter seinen Kleidern Asant, zusammen mit verschiedenen anderen Substanzen.

Auch als Medikament belegt Fogg die Droge. So soll sie pulverisiert und als Aufguß zubereitet allgemein gegen Magenbeschwerden, speziell als Wurm- und Abführmittel und außerdem zur Erleichterung der Niederkunft genommen werden (S. 280).

hándəl 71

Wurzel der Koloquinte (?)

PAYS DU MOUTON (1893, S. XLVIII):

hendhal, hendel, henthel هندل، حنظل = Citrullus Colocynthis L.

und durchweg hiltīt vokalisiert (— außer bei Leclerc 1877, Nr. 688 —). (Vgl. auch Stichwort حليت in Lane 1865, S. 625). In seiner Fußnote zu Abd er-Rezzāq gibt Leclerc ergänzend an: "L'asa foetida se dit encore hentit تحتيت " (1874, S. 155). Bei Beaussier findet man ebenfalls حنطيط für Asa foetida (1958, S. 244 und 245). Ausführliche historische Mitteilungen zu Asant finden sich bei Seidel 1908, Nr. 320.

71 Die klass. Bezeichnung für Koloquinte ist in allen alten drogenkundlichen Werken hanzal حنظل (s. Leclerc 1874, Nr. 311 und 1877, Nr. 714; Achundow 1893, Nr. 137, S. 185; Guigues 1905, Nr. 304; Seidel 1908, Nr. 106; Renaud 1934,

```
BOUQUET (1921, S. 30):

GATTEFOSSÉ (1921, S. 90):

RENAUD (1934, Nr. 177):

TRABUT (1935, S. 72):

MERCIER (1951, S. 66):

handhal = coloquinte
handhal = Citrullus Colocynthis, coloquinte
handhal = citrullus Colocynthis, coloquinte
handhal = eventual eve
```

Unter der Bezeichnung handel werden Wurzelfragmente von 5–8 cm Länge und durchschnittlich 1,5 cm Durchmesser verkauft, die eine dunkelbraune, harte, grob geriefte Oberfläche haben, deren Inneres jedoch faserig weich und von hellbrauner Färbung ist.

Die Stücke gelten als Heilmittel gegen Brustschmerzen. Folgendermaßen soll das Medikament zubereitet werden: Man zerstößt einen angemessenen Teil der Droge im Mörser, füllt das Pulver in ein kleines Gefäß und gibt ein wenig Wasser hinzu. Die Mischung läßt man drei Tage lang unberührt stehen. In dieser Zeit verdunstet das Wasser; übrig bleibt ein Bodensatz, den man als Medikament einnimmt.

Gattefossé schreibt, daß eine Abkochung der Koloquintenwurzel, vermischt mit Knoblauch, als Mittel gegen Gifte und "dans diverses opérations de sorcellerie" gebraucht wird (1921, S. 90). Bouquet spricht spezifizierter von einem Mittel gegen Schlangenbisse und Skorpionsstiche (1921, S. 30)<sup>73</sup>.

لخدنجال 74 họd "nžál" خدنجال

## Galgant, Rhizomstücke von Alpinia officinarum

Salmon (1906, S. 78): khoûlindjâl خولنجال = galanga Bulit (1922, S. 324 und S. 327): khodenzel, khodenjal = galanga, rhizome de l'Alpinia offic. Hance.

Nr. 177; Garbers 1948, Nr. 39a; Levey 1966, Nr. 84). In Marokko wird die Frucht der Koloquinte als Droge unter der Bezeichnung hadža verkauft (s. Stichwort مدجة); unter håndəl wurden in Mittleren Atlas die oben beschriebenen Wurzeln geführt, von denen sich nicht zweifelsfrei feststellen ließ, ob sie von Citrullus colocynthis stammen.

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Vgl. auch Charnot 1945, S. 553.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> Die gleiche Mitteilung findet sich schon bei 'Abd er-Rezzāq (Leclerc 1874, Nr. 311), auf den sich allerdings keiner der beiden oben zitierten Autoren bezieht. (S. außerdem Ibn al-Baitār, Leclerc 1877, Nr. 464).

<sup>74</sup> Die alten Autoren schreiben خولنجان (so Leclerc 1874, Nr. 906 und 1881 Nr. 829; Achundow 1893, Nr. 179, S. 196; Guigues 1905, Nr. 417; Levex 1966, Nr. 93). Freytag 1830, I, X. 521, gibt nebeneinander die Varianten ناولنجان ناه خلنجان مخلنجان معلم Galanga, an. Das Wort ist aus dem Persischen in die arab. Sprache übergegangen, scheint jedoch ursprünglich aus dem Sanskrit zu stammen (s. Laufer 1967, S. 545f.; Levey 1966, S. 265.) Die Pflanze ist in Südostasien beheimatet.

họd nžál 73

RENAUD (1934, S. 177, hōdenǧāl = galanga, rhizome de l'Alpinia Anmerkung zu Nr. 411): officinarum Hance TRABUT (1935, S. 21):  $khalendjan = \pm l = w.o.$ Fogg (1941, S. 281): *l-hdenjel* = rhizomes of lesser galangal; Languas officinarum Farwell (Alpinia officinarum Hance) hudenjal = sorte de zingibèracées

MERCIER (1951, S. 82):

Der charakteristische braunrote Wurzelstock ist seit alter Zeit ein beliebter Handelsartikel<sup>75</sup>. Er wird auf allen Eingeborenenmärkten Zentralmarokkos verkauft und ist bei jedem einigermaßen gut ausgestatteten Drogenhändler zu finden. Üblicherweise wird er in verästelten Stücken von 2-4 cm Länge (Durchmesser etwa 1 cm) verkauft, die getrocknet fest und holzig sind und scharfwürzig schmecken.

Wie der verwandte Ingwer wird auch Galgant als aphrodisierendes Mittel geschätzt und entsprechend verwendet. Er erscheint in allen Melangen, die als sexuelle Stimulantia verkauft werden, und fehlt ebensowenig in Mischungen, die gegen Unfruchtbarkeit zusammengestellt werden (vgl. z. B. Mischung Nr. 1).

Von Berber-Nomaden wird ein Aufguß der Droge als Rheumamittel benutzt. SALMON bringt eine typische, als Reizmittel gedachte Drogenkombination, in der "khedenjîl" (unidentifiziert) aufgeführt wird (1906, S. 61, Fußnote 5).

Lens beschreibt ein Rezept zur Erhaltung der Jugendkraft, das aus Ingwer, Gewürznelken, "muscade du Sahara" (Amomum melegueta?) und Galgant besteht. Alle Bestandteile werden zerstoßen und mit Öl oder Honig vermischt. Ausdrücklich wird die Leistungs- und Liebesfähigkeit eines alten Mannes betont, der von Jugend an jeden Morgen und Abend zwei Löffel dieser Medizin genommen hat (1925, S. 73/74).

Außer als Aphrodisiakum wird Galgant als Volksheilmittel gegen ganz unterschiedliche Beschwerden beschrieben:

BULIT gibt als Hustenrezept an: Bouillon, die mit Ingwer, Süßholz und Galgant zubereitet wird, auf nüchternen Magen genommen (1922, S. 324). Als Mittel gegen "le mal de dos" nennt er eine Abkochung aus Galgant und Thymian (S. 327).

Nach Fogg wird ein Absud der Wurzel gegen Magenbeschwerden und zur Blutreinigung genommen; Kleinstkinder, die nicht saugen wollen, bekommen pulverisiertes Galgant in Milch (1941, S. 282).

Für Takitount beschreibt SICARD einen Aufguß von Galgant, "khandjelane", Ingwer und Gewürznelken als Mittel gegen Bronchitis (1911, S. 43).

<sup>75</sup> Durch die Araber fand die Droge auch im mittelalterlichen Europa Eingang und spielte in der Heilkunde lange Zeit als Rhizoma galangae minoris eine bedeutende Rolle.

harqóm 'ád z-za'frán خرقوم <sup>76</sup> عود الزعفران

Gelbwurzel, Curcuma (Curcuma longa)

MEAKIN (1891, S. 68): DUFOUGERÉ (prod. végét. 1921, S. 134): kharkoom = turmeric
el arkoum = le curcuma, ,,c'est le tubercule du
Curcuma tinctoria"
hergum = curcuma

MERCIER (1951, S. 77):

Curcuma ist ein ebenso beliebter wie einträglicher Handelsartikel und wird daher auch auf den kleinsten Märkten verkauft. Man findet sowohl Rhizoma Curcumae longae, also die langen Hauptäste des Wurzelstocks, als auch Rhizoma Curcumae rotundae, die rundlichen Tochterknollen. Die innen goldgelben, harten Wurzeln werden in Abschnitten von 3–6 cm Länge verkauft und in erster Linie als Gewürz genutzt.

Verschiedene Fleischgerichte, vor allem das beliebte Schmorgericht tažín, werden mit harqóm gewürzt. Soße und Fleisch erhalten dabei eine gelbliche Färbung, die der Farbwirkung von Safran entspricht. Tatsächlich wird Curcuma allgemein als Safranersatz betrachtet, die Wurzelstücke werden häufig als "Safranholz" bezeichnet, das daraus gewonnene Pulver sogar als "Safran". Will man echten Safran terminologisch dagegen abgrenzen, spricht man von za'frán hurr (s. dort).

Außer in der marokkanischen Küche wird Curcuma in der Färberei verwandt. Der in der Wurzel enthaltene gelbe Farbstoff Curcumin soll sich jedoch beim Einfärben von Textilien als nicht sehr haltbar erweisen.

Auch Dufougeré schreibt: "Le Curcuma (El arkoum), qui se vend dans toutes les épiceries, . . . sert aussi bien à l'alimentation qu'à la teinture (1921, S. 134). — Nach Bouquer wird Curcuma — die Wurzel wird hier als "kerkeb" oder "areg el osfeur" bezeichnet — als Medikament gegen Magen-Darm-Beschwerden verwendet, ebenso gegen Schmerzen, die durch Hämorrhoiden verursacht werden (1921, S. 25).

The Die im lokalen Sprachgebrauch des Mittleren Atlas mit harqōm bezeichnete Wurzel heißt sonst in der arab. Literatur kurkum (vgl. Leclerc 1874, Nr. 431; 1883, Nr. 1917; Guigues 1905, Nr. 313; Seidel 1908, Nr. 135a; Meyerhof 1918, Nr. 133, Bedevian 1936, Nr. 1287; Garbers 1948, Nr. 57; Levey 1966, Nr. 259). Nach Levey kommt die Bezeichnung von akk. kurkanū, das wiederum mit skr. kurkuma zusammenhängt (1966, Nr. 259). Oft wird Curcuma mit Safran gleichgesetzt, bzw. verwechselt (s. dazu Levey, Nr. 127 und Nr. 197; Seidel, Nr. 135a), eine Tatsache, die in der zweiten, im Mittleren Atlas gebräuchlichen Bezeichnung عود الزعفران zum Ausdruck kommt.

harráb 75

## Johannisbrot, die Früchte von Ceratonia siliqua

PAYS DU MOUTON (1893, kharroub, بخرتوبة kherroub, kherrouba خرتوبة kherroub, siliqua L.,

scaroubier (fruit et abre)

Renaud (1934, S. 181): harrūb خرتوبة w.o.

Trabut (1935, S. 65): kharrouba, ribba وريبة، خرتوبة kherrouba, ribba herrub = caroube, caroubier

Die getrockneten Früchte der Karobe werden in der Volksmedizin als Mittel gegen Lungenerkrankungen therapeutisch genutzt. Wie bei allen Volksheilmitteln dieser Art ist die Zubereitung des Medikamentes denkbar einfach: man zerstößt eine Portion  $harr\acute{u}b$  im Mörser und mischt das Pulver mit Honig oder mit Butter. Der Kranke nimmt die Mischung am Morgen auf nüchternen Magen zu sich, ohne dabei Brot oder andere Nahrungsmittel zu verzehren. Die Droge wird außerdem in Kombination mit anderen Substanzen als  $r\ddot{a}s$   $l-han\ddot{u}t$  verwendet (s. Mischung Nr. 1).

Beliebt ist Johannesbrot bei den Kindern als eine Art Bonbonersatz. Da die Karobe häufig als Alleebaum angepflanzt wird, sammeln die Kinder mit Vorliebe die reifen Früchte an der Straße auf.

Als Medikament gegen langsam wirkende Vergiftungen will LENS die Früchte verwendet wissen. Sie teilt folgendes Rezept mit: Man nimmt pro Tag einen Löffel Honig, dem zerstoßene Rautenblüten beigemischt sind, und trinkt darauf Wasser, in dem man zermörserte "carroubes" gekocht hat (1925, S. 6).

الخزامة 78 خزامة 78 خزامة 1-أي ألم الأرقة الزرقة الزرقة الزرقة الزرقة الزرقة الزرقة الزرقة الزرقة المراكزة المراكزة المراكزة الزرقة المراكزة المرا

Lavendel, die Blüten von Lavandula officinalis (= L. vera, = L. spica) Pays du Mouton (1893, khazama خزاما = Lavandula S. LXVI):

"77 Ḥarrūb ist die volkstümliche Modifikation von ḥarnūb τίρος (so bei: Leclero 1874, Nr. 920 und 1881, Nr. 762; Achundow 1893, Nr. 168; Guigues 1905, Nr. 114, Renaud 1934, Nr. 423), ein Wort, das sowohl den Baum als auch die Frucht bezeichnet. Es hängt wahrscheinlich mit dem griechischen Wort κερατιον zusammen (= Ceratonia). — Das berb. Synonym tišūt läßt sich in dieser Form nicht nachweisen. Bei Renaud findet man als berb. Entsprechungen: tarūt, [tūrbūt, tūrmlūt und tūlbet] (S. 180). — In Pays du Mouton wird als "kabylische" Bezeichnung tūrbūt angegeben (S. LXV).

78 Das Wort erscheint in der Schreibweise خزاى in der Materia Medica des Ibn al-Baiṭār und wird von Leclerc mit Lavandula spica identifiziert (1881, Nr. 791). Wie jedoch schon Renaud bemerkt, stimmt diese Deutung mit der Beschreibung Renaud (1934, S. 110): kzama = fleurs de lavande, très probablement L. officinalis

Renaud (1934, S. 110, huzāmā, huzāmā, huzāmā = les fleurs de la

Anmerkung zu Nr. 247): Lavandula officinalis Chaix

Trabut (1935, S. 147): khezzama خزات خزات = Lavandula vera, lavande

Charnot 1945, S. 68): khezāma zerqâ خزات خزات خزات المعقد ال

Getrocknete Lavendelblüten sind ein beliebter Handelsartikel. Sie werden von den Frauen vorwiegend zu kosmetischen Zwecken gekauft und besonders zum Parfümieren der Haare benutzt.

Auf die Pflege der Haare wird allgemein große Sorgfalt verwandt. Nach dem Waschen reibt man in das noch feuchte Haar duftende pflanzliche Substanzen, die zuvor pulverisiert und mit etwas Wasser gemischt werden.

Außer Lavendel werden zu diesem Zweck u.a. Nelken, عود النوار Rosen-knospen عود النوار benutzt (s. auch jeweils dort). Alle diese Mittel sollen nicht nur verschönern, sondern auch Glück bringen.

In der Volksmedizin wird hzåma in geringerem Maße verwendet. Pulverisiert und dem üblichen Tee beigefügt, gelten die Blüten als Medikament gegen rheumatische Erkrankungen. Lavendeltee pur wird von den Frauen bei Schwangerschaftsbeschwerden getrunken.

Lavendelblüten werden daneben in verschiedenen Mischungen als Bestandteil eines  $r\bar{a}s$  l- $han\bar{u}t$  verkauft (vgl. Mischungen Nr. 1 u. 15).

Als Bestandteil magischer Drogenmischungen wird "Khezâma zerqâ" von Charnot an zwei Stellen genannt (1945, S. 68 und S. 126); in beiden Fällenhandelt es sich um Melangen, die Vergiftungen mit Todesfolge hervorrufen sollen.

BOUQUET/KERHARO dagegen erwähnen die Droge als Bestandteil einer Duftstoffkomposition "Touah", die als Haarpflegemittel in Gebrauch ist (1950, S. 345). Außerdem sollen einige Drogenhändler importierte Lavendelblüten aus der Provence als harntreibemdes Mittel und als Stimulans empfehlen (S. 345)<sup>79</sup>.

LENS wiederum bringt eine große Anzahl verschiedenartiger Beispiele für die Verwendung von "lavande" in der Volksmedizin Marokkos (1925, Index S. 94). Leider wird weder ein arabischer noch ein lateinischer Terminus angegeben, so daß unklar bleibt, um welche Art es sich jeweils handeln könnte. "Lavande" wird in Rezepten gegen folgende Beschwerden genannt: gegen Kopfschmerzen (S. 13), Konstipation (S. 17), Hämorrhoiden (S. 18), Husten (S. 29), Impotenz (S. 37), Menstruationsbeschwerden (S. 48) und spezielle

der Pflanze nicht überein. Möglicherweise wurde die Bezeichnung früher auf eine andere Pflanze angewandt und erst in neuerer Zeit auf die Blüten des kultivierten Lavendel übertragen (jüngere Belege: Meyerhof, 1918, Nr. 275; Bedevian, 1936, Nr. 2052).

 $<sup>^{79}</sup>$  Siehe dort auch die Angaben zum volksmedizinischen Gebrauch von Lavendelblüten in Tunesien.

hašháša 77

Bauchschmerzen von Frauen ("pour la femme qui souffre d'un froid dans le ventre", S. 49). Als Schönheitsmittel wird Lavendel mit anderen Drogen zu einer Paste verarbeitet, die zum Bleichen der Gesichtshaut dient (S. 77). Mit Mehl vermischt bereiten sich Frauen daraus ein Gericht, das — vierzig Tage lang genossen — Fettleibigkeit erzeugen soll (S. 74). Auch zu magischen Zwekken wird Lavendel benutzt, so in einer Praktik, die einer Frau ihren fernen Ehemann zurückbringen soll (S. 61/62) und einem Verfahren, das die sexuelle Glut des Mannes positiv zu beeinflussen sucht (S. 64).

Nach Gattefossé gelten Lavendelblüten in Marrakesch als Diureticum und Stimulans (S. 101).

<u> به به اشخاشة</u> 80 خشخاشة 80 خشخاشة

### Mohnkapseln von Papaver somniferum

BOUQUET (1921, S. 26): khechkhach = pavot
GATTEFOSSÉ (prod. végét. 1921, khachkhach = Papaver somniferum L.,
S. 78): pavot
RENAUD (1934, S. 178, hašhāš = w.o.
Anmerkung zu Nr. 414):
TRABUT (1935, S. 185): khechkhach خشخان = w.o.
MERCIER (1951, S. 78): ķešhaš = capsule (de pavot)<sup>81</sup>.

Die getrockneten, kugeligen Kapseln des Schlafmohns werden in Marokko wie in vielen anderen Teilen der Erde als Schlafmittel für Kinder verwendet.

Das Medikament wird folgendermaßen verabreicht: Man zermörsert einige Kapseln, mischt das Pulver unter Sonnenblumenöl oder Butter und flößt etwas davon dem Kleinkind ein, wenn es nachts sehr unruhig ist und viel schreit.

Gattefossé bestätigt diesen Gebrauch, gibt aber darüberhinaus noch an, daß Mohnkapseln als Medikament bei Bluthusten verwendet werden (1921, S. 78). — Nach Bouquet wird "khechkhach" in Marokko bei Erkrankungen der weiblichen Genitalorgane als Räuchermittel benutzt (1921, S. 26), eine Verwendungsart, die auch Gattefossé mit aufführt.

Lens nennt "Mohn aus Marrakesch" als Bestandteil eines umfangreichen Rezeptes gegen Husten bei Kindern (1925, S. 29), außerdem in einem Rezept "contre la maladie qui vient aux enfants a l'époque de fleurs" (S. 30).

<sup>80</sup> Wie Renaud referiert, ist das Wort möglicherweise lautmalerisch zu verstehen, bezogen auf das Geräusch, das die Samen in den trockenen Kapseln verursachen (1934, S. 178; so auch Charnot, 1945, S. 344). — Ältere Literaturbelege für den Terminus finden sich bei: Leclerc, 1874, Nr. 904; Leclerc 1881, Nr. 794; Achundow 1893, Nr. 173, S. 195; Guigues 1905, Nr. 502; Seidel 1908, Nr. 100 und Nr. 207).

<sup>81</sup> Vgl. dazu auch CHARNOT 1945, S. 343.

Die bei Charnot aufgeführten Verwendungshinweise entsprechen den eben genannten (1945, S. 346/347)<sup>82</sup>.

دار الفلفل<sup>83</sup> دار الفلفل<sup>83</sup>

Langer Pfeffer (Piper longum)

Perrot/Gattefossé (1921, dar el felfel = poivre long.

S. 125):

Trabut (1935, S. 202): dar felfel ارد فلفل = Piper longum, poivre

longue

Fogg (1941, Nr. 20):  $d-dh\acute{a}r l-f \breve{e}lf \breve{e}l = \text{w.o., long pepper}$ 

Langer Pfeffer erinnert im Aussehen an unaufgeblühte Erlenkätzchen: die getrockneten Fruchtstände sind 3-4 cm lang mit einem Durchmesser von 6 mm, haben eine rauhe, gekörnte Oberfläche und sind von brauner Farbe.

Man schätzt dår l-fəlfəl als Gewürz mit besonderen, gesundheitsfördernden Eigenschaften.

So wird es z.B. in folgender Weise als Mittel gegen Fieber verwendet: Man bereitet am Abend ein Schmorgericht, ṭažin على , aus Rindfleisch, lḥám ʾl-bqár على, zu, dem eine gute Portion zermahlener langer Pfeffer und Galgant, họd nžāl خنج , beigefügt wird. Außerdem gibt man Knoblauchzehen, tắma بنونة , beigefügt wird. Außerdem gibt man Knoblauchzehen, tắma بنونة , hinzu. Zum Schmoren wird einheimisches Olivenöl, zắt bəldtya زيت بلدية , benutzt. Hat man das Essen zu sich genommen, geht man zu Bett, schläft fest und ist am Morgen fieberfrei.

Häufiger wird langer Pfeffer jedoch in Mischungen benutzt, die in irgendeiner Form als Stimulantia Verwendung finden (vgl. Mischung Nr. 1).

Fogg hat notiert, daß eine Abkochung von Piper longum gegen Erkältung verschrieben wird. Vermischt mit anderen Substanzen wird er als Einreibemittel ("rubefacient") gegen Hexenschuß empfohlen (1941, S. 283).

<sup>82</sup> Wie in vielen anderen Fällen, liegt der Verdacht nahe, daß Charnot seine Verwendungsbeispiele nicht selbst erfragt hat, sondern früher erschienenen Arbeiten entnimmt (ohne diese Tatsache durch Beleghinweise deutlich zu machen).

88 Übers.: "Haus des Pfeffers"; نالفل ist nicht eigentlich die Bezeichnung für Pfeffer, sondern ein Kollektivwort für pfefferartige Würzstoffe. — (In der älteren Materia Medica wird دار ohne Artikel mit نالفل verbunden, vgl. Leclerc 1874, Nr. 236 und 1881, Nr. 845; Achundow 1893, Nr. 254, S. 205; Guigues 1905, Nr. 188; Levey 1966, Nr. 97; auch Meyerhof gibt für Ägypten dâr filfil an, 1918, Nr. 304, ebenso Bedevian 1936, Nr. 2712).

## dbắg "l-karrúš

دبغ الكر"وش<sup>84</sup>

## Rinde der Steineiche (Quercus ilex)

Laoust (1920, S. 506): akarruš = chêneLoubignac (1925, S. 553): akerruš = chêne-liège (Zaïan)
Loubignac (1952, S. 545):  $\lambda = chêne \cdot coll.$  (Zaër)
Beaussier (1958, S. 858):  $\lambda = chêne \cdot coll.$  (Zaër)

Die Steineiche ist als Charakterbaum des Mittleren Atlas der gesamten Bevölkerung wohlbekannt. Ihre Rinde wird von den Nomaden der Beni Mgild als Farbstoff verwendet.

Zusammen mit anderen Substanzen wird sie zum Schwarzfärben der Zeltbahnen benutzt, die nach dem Weben zunächst hellgrau aussehen<sup>85</sup>. Natürlich wird die Rinde, arab. *dbåġ*, berb. *tinwāt*<sup>86</sup>, zu diesem Zweck nicht auf den Märkten eingekauft, sondern von den Nomadenfrauen bei Bedarf selbst eingesammelt.

Die von den Drogenhändlern angebotene Eichenrinde wird als Medikament gegen Herzbeschwerden verkauft. Sie ist in kleine Stücke zerbrochen, die 1,5 bis 5 cm lang und 0,3 bis 1 cm dick sind. Zum Gebrauch werden sie gekocht und die Flüssigkeit jeweils morgens und abends eingenommen.

ṛ-ṛṇṇān

الريحان 87

## Myrte, die Blätter von Myrtus communis

Leared (1891, S. 335): rahan = Myrtus communis, engl. myrtle leaves Quedenfeldt (1891, S. 76): rhân = w.o.

84 Dbåġ heißt gleichzeitig "Gerber-Lohe" und "Rinde" (s. auch Colin 1923, S. 101); mit karrūš wird von Arabern und Berbern im Mittleren Atlas die Steineiche bezeichnet. Vielfach wird karrūš für ein Berberwort gehalten, dessen arab. Synonym ballūţ sein soll. Tatsächlich wird der Terminus nur in Nordafrika gebraucht und kommt, geringfügig variiert, in vielen Berberdialekten vor. Wahrscheinlich handelt es sich jedoch um eine ursprünglich lat. Bezeichnung, abgeleitet von quercus "Eiche" (s. Laoust 1920, S. 506 und Dozy, I, S. 744, Stichwort شریش Schuchardt scheint allerdings das Gegenteil anzunehmen. Er hält für möglich, daß das berb. -kerruš zum lat. cerrus ("Zerreiche" geworden ist (1918, S. 18/19).

<sup>85</sup> Wie karrūš ist tinwāt nach Laoust lat. Ursprungs, abgeleitet von tannum (1920, S. 478, Stichwort ,,tan" und S. 506).

86 Die Nomadenzelte bestehen aus einem Gemisch von weißer Schafwolle und schwarzem Ziegenhaar. Die Kombination ergibt nach dem Kämmen und Verspinnen zunächst eine graue Wolle, die in dieser Form zu Zeltbahnen verarbeitet wird. Erst wenn eine Bahn fertig gewebt ist, wird die gewünschte Schwarzfärbung vorgenommen.

gilt als eine ursprünglich allgemein für wohlriechende Pflanzen gebrauchte Bezeichnung (vgl. Siggel, S. 39 und Seidel, S. 274, Nr. 418). Im Osten des arab. Sprachgebietes ist daraus der Terminus für Basilikum geworden, der u.a. von

```
BOUQUET (1921, S. 30):
                                      rih\hat{a}n = w.o.
GATTEFOSSÉ (prod. végét. 1921,
                                      rih\hat{a}n = w.o.
WESTERMARCK (1926, I, S. 108):
                                      r \dot{a} i h \bar{a} n, r \dot{a} h \bar{a} n = w.o.
                                      rīḥān = nom populaire du myrte en Occident
RENAUD (1934, S. 9,
  Anmerkung zu Nr. 11):
                                      rihan \ ides \ j = w.o.
TRABUT (1935, S. 169):
MERCIER (1937, S. 173):
                                      errihan = w.o. (Ait Izdeg)
DESTAING (1938, S. 195):
                                      rrihān ر محان = w.o. (Soûs)
Fogg (1941, S. 282):
                                      r-räihân = w.o.
                                      rihan = w.o.
MERCIER (1951, S. 175):
                                      w.o. (Zaër) و محان
LOUBIGNAC (1952, S. 441):
```

Die getrockneten Blätter der Myrte werden in der Hauptsache als Kosmetikum gekauft.

Zum Gebrauch werden sie im Mörser zerstampft, mit pulverisierter Henna vermischt und in einer guten Portion Wasser aufgelöst. Mädchen und junge Frauen verwenden diese Mischung bei besonderen Anlässen als Haartinktur, von der man sich nicht nur eine verschönernde, sondern vor allem eine glückbringende Wirkung verspricht.

Daß die Myrte als segenbringende, mit besonderen Kräften ausgestattete Pflanze angesehen wird, belegt Westermarck mit einer Anzahl von Beispielen (s. 1926, Index, Stichwort, "myrtle"). Die Betonung liegt dabei speziell auf der lebenserneuernden oder -erhaltenden Wirkung der Pflanze. Für viele Landesteile werden Myrtenzweige im Zusammenhang mit Verstorbenen genannt. Sie werden entweder auf die Bahre unter den Körper eines Toten gelegt, auf dem Boden des Grabes ausgebreitet oder oben auf das Grab gelegt (s. Bd. I, S. 108; Bd. II, S. 80, 453, 458, 461). Bei Besuch des Grabes eines toten Angehörigen bringt man ebenfalls häufig Myrtenzweige mit, die auf die Grabstätte gelegt werden (so belegt für die Städte Fez, Tanger, Marrakesch, Bd. II, S. 480–481, außerdem für verschiedene Stämme). Westermarck schreibt dazu: "The myrtle has the scent of Paradise, liked by the angels" (Bd. I, S. 108; Bd. II, S. 458).

Nach Charnot geht die Sitte, Myrtenzweige auf Gräbern auszubreiten, auf eine Tradition zurück, die vom Propheten Muhammed eine entsprechende Handlungsweise berichtet (1945, S. 448).

MEYERHOF auch für Ägypten angegeben wird (S. 196: riḥân, Basilienkraut, Ocimum Basilicum L.); im westlichen Magreb dagegen bezeichnet das Wort ausschließlich die Myrte (in dieser Bedeutung schon von Abd er-Rezzāq als Synonym für ās مارة معروفة المعروفة ا

<sup>88</sup> Bei Brunot findet sich der Terminus hnột حنوط für "aromates et ingrédients qui servent à la toilette du cadavre", 1931, S. 108, Fußnote 8 und 1952, S. 194.

Auch nach Fogg besitzt die Myrte in Marokko "baraka", eine Eigenschaft, die z.B. in der Magie ausgenutzt wird: ein Absud der Pflanze wird mit einheimischer Tinte vermischt zum Schreiben von Amuletten verwandt (S. 283; dazu auch Westermarck, Bd. I, S. 108).

Daneben sind Myrtenblätter in der Volksheilkunde von Bedeutung. Nach QUEDENFELDT wird "rhân" zerstoßen als Medikament gegen Magenbeschwerden genommen (1891, S. 76), nach Leared (1891, S. 335), Bouquet (1921, S. 30) und Gattefossé (1921, S. 88) wird ein Aufguß der Pflanze bei Diarrhoe benutzt, und nach Fogg gilt die zerstoßene, mit Wasser versetzte Droge als Mittel gegen Seitenschmerzen und Leberbeschwerden, während ein Aufguß wiederum gegen Magenschmerzen getrunken wird (1941, S. 282). Auch gegen Unfruchtbarkeit werden Myrtenblätter verwendet (S. 283).

CHARNOT zählt folgende Anwendungsmöglichkeiten der Droge auf: als Räuchermittel wird sie gegen Schmerzen, als Aufguß gegen Konstipation und Augenentzündung, in Kataplasmen — und mit Öl versetzt — gegen Geschwüre und Hämorrhoiden verwendet (1945, S. 448).

Eine Paste aus Myrte, Daphne gnidium und Henna nennt der gleiche Autor als Haarpflegemittel der Braut (am Hochzeitstage)<sup>89</sup>.

غربيب ليدور<sup>90</sup> ييب ليدور

Tollkirschen, Beeren von Atropa Belladonna

```
PAYS DU MOUTON (1893,
                                    belaïdour بلايدور Atropa belladona L.
  S. XLVII):
                                    zebîb el-laïdor (elli idour) = sorte de raisin sec
SALMON (1906, S. 62,
                                      qui vient du Sahara et étourdit celui qui le
  Fußnote):
                                       mange
                                    bellaidour = belladone
BOUQUET (1921, S. 35):
                                    bellaïdour, zebib-el-laïdour, u.a.
GATTEFOSSÉ (1921, S. 98):
                                       = Atropa Belladonna, belladone
                                    belaïdour , עלעני, u.a. = w.o.
TRABUT (1935), S. 43):
                                    zbîb el-lâîdoûr = w.o., la baie desséchée
CHARNOT (1945, S. 489):
CHARNOT (1945, S. 491):
                                     بلايدور
                                    Laydur = belladone
MERCIER (1951, S. 102):
```

89 Für Tunesien läßt sich die vielfältige Nutzung der Myrtenpflanze besonders gut bei Bouquet/Kerharo ersehen (1950, S. 322–324).

<sup>90</sup> Zbīb laidūr ist eine volksetymologische Version von belāīdūr بالإيكر. Zbīb ist das in Marokko gebräuchliche arab. Kollektivwort für "Rosinen". Bestimmte Rosinensorten werden durch Hinzufügen einer entsprechenden Bezeichnung voneinander unterschieden. Zbīb laidūr ist somit — im Gegensatz zu belāīdūr — ein der Bevölkerung verständlicher Begriff. Salmon scheint ein Opfer dieser Volksetymologie geworden zu sein, da er "zebīb el-laïdor" für eine "sorte de raisin sec" hält, obgleich sich die darauf folgende Erläuterung kaum auf Rosinen beziehen kann (s. oben). — In der alten arab. Materia Medica wird Belladonna nicht geführt.

Getrocknete Tollkirschen werden als Medikament besonderer Art verkauft: Mit wenig Wasser als Tee zubereitet sollen sie zu einer guten geistigen Kondition verhelfen. Der Flüssigkeit wird vor dem Trinken etwas Zucker beigefügt.

Nach Auskunft des Händlers beschränkt sich der Gebrauch auf Angehörige des männlichen Geschlechts, da die erwünschte Wirkung für Frauen überflüssig ist.

Gattefossé hat in Marrakesch erfragt "daß eine kleine Dosis Belladonna den Verstand kläre und zu intellektuellen Arbeiten befähige" (1921, S. 98). Seinen Angaben zufolge hat diese in Marokko sehr verbreitete Auffassung zu einem großen Konsum der Droge geführt.

Nach Bouquet verwenden die Kabylen kleine Dosen frischer Beeren zur Gedächtnisanregung. In Honig gekochte Beeren sollen ein schmerzstillendes Mittel ergeben (1921, S. 35). Charnot referiert gleichfalls den Gebrauch als Nerventonikum, außerdem aber auch als Rauchmittel und als Gift (1945, S. 491/492 und S. 57). Interessant sind zwei Rezepte für Festgerichte, die aus Anlaß des 'id ṣġēṛ' zubereitet werden: sie enthalten neben vielen anderen Gewürzdrogen jeweils zwei Belladonna-Beeren (genaue Rezepte s. S. 491 und 492).

zärré'ät argån

زرّيعة ار<sup>°</sup>كان<sup>92</sup>

Nüsse des Eisenholzbaumes (Argania sideroxylon)

```
### Höst (1781, S. 304):

### argan اركان | = ,,eine Art von Oliven woraus die Mauren das Öl pressen"

### Leared (1891, S. 339):

### argan = Argania Sideroxylon Roem. et Sch.

### argania spinosa,

### arganier (Soûs)

### arganier (Soûs)

### Argania Sideroxylon Roem. et Sch.

### argania Sideroxylon Roem.

###
```

<sup>91</sup> Das "Kleine Fest", das zum Abschluß des Fastenmonats Ramaḍān stattfindet, ist in Marokko — wie in der gesamten islamischen Welt — ein sehr populäres mit zahlreichen Bräuchen verknüpftes Fest, das mehrere Tage lang gefeiert wird. (Über die mannigfachen volkstümlichen Ausgestaltungen informiere man sich bei WESTERMARCK, 1926, Bd. I und II, s. Index Stichwort "Little Feast").

bedeutet "Samen" (zur Schreibung mit "" vgl. Dozy, I, S. 586 und Loubignac, 1952, S. 444); argān ist ein Berberwort, das in die arab. Sprache übergegangen ist (schon Ibn al-Baiṭār schreibt dazu: "C'est un mot berbère et c'est le nom d'un arbre qui se trouve dans le Maghreb extrême, dans la province de Maroc", Übers. von Leclerc, 1877, Nr. 56), es wird ohne Artikel gebraucht (vgl. Brunot, 1952, S. 6: "argân, mot berbère, ne prend pas l'article et n'a ni pluriel ni nom d'unité, du moins à Rabat"). — Alte Belege zu argān sind bei Basset zusammengestellt (1899, S. 58). Die Früchte des Argan-Baumes werden nach I.B. von den Arabern luz el-berber وألبر بر "Mandel der Berber" genannt (Leclerc 1877, Nr. 56 und 1883, Nr. 2041).

Der dem Ölbaum ähnliche Eisenholzbaum ist in Marokko heimisch und vor allem in den südlichen Landesteilen verbreitet. Man gewinnt aus seinen Samenkernen ein Öl<sup>93</sup>, zīt argān زيت اركان, das wie das Olivenöl, zīt زيت, zur Zubereitung einheimischer Fleischgerichte verwendet wird.

Die sehr harten, 2,5 cm. langen, hellbraunen Argan-Nüsse finden sich hin und wieder unter den Drogen der 'atṭāra, ohne jedoch eine besondere medizinische Bedeutung zu haben. Es wurde angegeben, daß sie größeren Drogenmischungen beigefügt werden, wenn der  $fq\bar{e}h$  eine entsprechende Anordnung trifft. Händler wie befragte private Gewährsleute wußten keine speziellen Rezepte zu nennen.

Leared, der argan in seiner Drogenliste aufführt, beschreibt Herstellung und Gebrauch des Öls, eine therapeutische Nutzung der Samen wird jedoch nicht erwähnt (S. 339/340, vgl. auch S. 92/93).

#### zärrę 'ät 'l-harwá'

زرّيعة الخروع<sup>94</sup>

Früchte des Keuschlammstrauches — (Vitex agnus castus)

```
Pays Du Mouton (1893, S. LXV): kharouâ خروع = Ricinus communis L.

Salmon (1906, S. 5): kheroua' خروع = ricin

Gattefossé (1921, S. 103): kheroua = les fruits de Gattilier, Vitex Agnus
Castus L. (Marrakesch)

Renaud (1934, S. 7/8, hirwa' = Vitex agnus castus L.

Anmerkung zu Nr. 7):

Trabut (1935, S. 222): kiroua, kharoua, keirouane خروع = Ricinus
communis

Mercier (1951, S. 78): herwa' = ricin
```

Die kleinen dunklen, sehr harten Keuschlammfrüchte werden auf den Märkten des Mittleren Atlas von den meisten Drogenhändlern geführt.

Angaben über eine spezielle therapeutische Nutzung der Samen waren nicht zu erhalten. Sie spielen hauptsächlich in Drogenmischungen eine Rolle.

Merkwürdigerweise erscheinen sie besonders in Mischungen mit aphrodisierenden Eigenschaften (so in Mischung Nr. 1), eine Tatsache, die sehr im Gegensatz zu ihrem Gebrauch im Altertum und Mittelalter steht, wo sie als Mittel

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup> Diese Tatsache beschreibt bereits Leo Africanus in seinen Ausführungen über die Landschaft Hähā (Lorsbach 1805, S. 72). Vgl. dazu auch I.B., Leclerc 1881, Nr. 1145 und 1883, Nr. 2041.

wird in der arab. Drogenkunde durchweg mit "Rizinus" übersetzt (so auch in folgenden Wörterbüchern verzeichnet: Bedevian, 1936, S. 511; Siggel 1950, S. 32; Wehr 1956, S. 211; Beaussier 1958, S. 277). — Ich habe auf keinem der besuchten Märkte wirklichen Rizinussamen unter dieser Bezeichnung gefunden, sondern stets den Samen von Vitex agnus castus. Renaud hat die gleiche Feststellung gemacht: "On vend les graines de gattilier sous le nom de hirwa" chez tous les herboristes (1934, S. 8).

zur Erhaltung der Keuschheit und Unterdrückung der Sinnlichkeit verwendet wurden95.

Allein bei Gattefossé findet sich eine Bestätigung für die Verwendung der Droge als Aphrodisiakum. Er gibt für Marrakesch an: "C'est effectivement un aphrodisiaque réputé malgré son nom d'Agneau-Chaste" (1921, S. 103/104). Genutzt wird "kheroua" außerdem als "apéritif et diurétique à petites doses".

zärré'ät 'l-kəttán

زريعة الكتتان 96

Leinsamen, die Samen von Linum usitatissimum

Pays du Mouton (1893, S. LXIV): kettan, kittan בוב Linum (L.) zeri at el-kettân زريعة الكتان = graine de lin SALMON (1906, S. 94): kitan, berb. titest = w.o.GATTEFOSSÉ (1922, S. 83):  $katt\bar{a}n = lin$ RENAUD (1934, S. 97, Anmerkung zu Nr. 215):

TRABUT (1935, S. 153):

CHARNOT (1945, S. 398):

MERCIER (1951, S. 96):

kettane, kittane کتان = w.o.

el-kettan = w.o. "Au Maroc, en tachelh'it et en tamazir't, c'est le nom arabe el-kettan qui est généralement employé" [Angabe von A. Roux]

zerri'et el-kettan = graines de lin

Die hellbraunen, glänzenden, etwa 5 mm langen Samen des Flachses sind ein beliebter Handelsartikel. Sie werden von nahezu allen Drogenhändlern geführt.

In der Volksmeinung gelten sie als Universalmittel, das gut für alles, "kull šī", ist und daher bei allen möglichen Gelegenheiten gegessen wird.

Als Gewürz wird Leinsamen speziell für kleine Kuchen verwendet<sup>97</sup>.

Als Medikament soll es besonders gegen eine Krankheit, die mard "l-málha "Salzkrankheit" genannt wird, von Nutzen sein<sup>98</sup>. Wie die meisten, als Volksheilmittel verwendeten Substanzen, werden die Samen pulverisiert mit Wasser eingenommen. — Daß Leinsamen den verschiedensten Mischungen beigefügt werden, bedarf keiner näheren Erläuterung.

95 Vgl. z.B. Diosc. I, 116; Plinius XXIV, 38. — Bei uns weist nicht nur die Bezeichnung "Keuschlammstrauch" und "Keuschbaum" auf diese Verwendung hin, sondern auch der Name "Mönchspfeffer" für die Samen (vgl. WARBURG 1922, III,

vgl. die ausführlichen Literaturbelege im Wörterbuch der klass. arab. Sprache S. 54/55.

97 Als Bezeichnung für das Gebäck wird das franz. Wort "gateau" benutzt, ein arab. Synonym existiert angeblich nicht.

98 Nach den beschriebenen Symptomen handelt es sich dabei um Wassersucht.

Linum usitatissimum wird im Lande in größerem Umfange kultiviert. Hoppe führt Marokko als eines der Hauptanbaugebiete auf (1958, S. 527)<sup>99</sup>.

Zur Nutzung in der marokkanischen Volksmedizin geben Salmon und Gattefossé an, daß man die Samen zu Cataplasmen gegen Hautausschläge (1906, S. 94) und gegen Entzündungen (1922, S. 83) aller Art verwendet.

Nach Salmon wird in Fes aus Leinsamen und Honig ein Konfekt hergestellt, das "halaouat el-kettân" heißt (S. 94).

Als Bestandteil umfangreicher Drogenmischungen erscheint "linseed" bei Fogg. Eine dieser Melangen wird als Räucherwerk gegen Krankheiten verbrannt, die man durch den Bösen Blick verursacht glaubt; die andere wird intern — oder ebenfalls als Räuchermittel — gegen "intestinal troubles" verwandt (1941, S. 288–290).

Lens erwähnt Leinsamen in einem Rezept gegen starke Regelblutungen (1925, S. 45).<sup>100</sup>

#### zärrę 'ät bəlla 'man

MERCIER (1945, S. 92):

زريعة باللعمان <sup>101</sup>

## Mohnsamen vom Klatschmohn (Papaver rhoeas)

LEARED (1891, S. 348): ben naaman = Papaver dubium L. BOUQUET (1921, S. 26): bennaman kebir = pavot à fleurs blanches bennaman serir = coquelicot RENAUD (1934, S. 187, ben na'mān, bella'mān Anmerkung zu Nr. 441): = Papaver Rhoeas L. TRABUT (1935, S. 184): النعان ben naaman بن نعان, belnaaman = Papaver Rhoeas, P. hybridum, P. dubium MERCIER (1937, S. 62): ben na man = coquelicot CHARNOT (1945, S. 353): bellaa'mân تلحان = w.o. "Dans le Moven Atlas, c'est le mot arabe Ben-Naa'man et ses variantes Bellaa'man ou Bellaa'mam qui sont employés en berbère".

Der Mohnsamen wird in erster Linie als Medikament für Kinder benutzt. — Mit Honig oder mit Butter vermischt gibt man ihn gegen starken Husten.

ben na'man, bel l-'amam = coquelicot

Bouquet will zum gleichen Zweck die Mohnkapseln — vermischt mit denen des Schlafmohns — verwendet wissen (1921, S. 26). — Charnot schreibt, daß "coquelicot" als Schlafmittel für Säuglinge und als Medikament bei Herzleiden verabreicht wird; ob dabei die Samen oder die Kapseln gemeint sind, läßt sich nicht feststellen (1945, S. 354).

<sup>99</sup> Vgl. dazu auch Gattefossé, 1922, S. 83.

<sup>100</sup> In Algerien werden die Samen ebenfalls vielfältig therapeutisch genutzt, vgl. z.B. Hilton/Simpson 1922, S. 47, 76 und 78.

<sup>101</sup> Der Terminus wird erläutert unter Stichwort بلتمان.

الزعتر 102

z-zá tảr

Origanum, das Kraut von Origanum vulgare (außerdem verschiedene Thymian-Arten)

```
QUEDENFELDT (1891, S. 76):
                                  såter, såtzer = Origanum
                                  zâter, zâteur, zâtar زعتر Thymus
PAYS DU MOUTON (1893, S.CXV):
                                    lanceolatus, Th. capitatus
                                  ça'ter صعر, za'ter إعتر, lavande"
SALMON (1906, S. 57):
                                  zâateur = Thymus Broussonnetii Boiss.
GATTEFOSSÉ (1921, S. 101):
                                    Origanum Compactum Benth.
                                  şa'tar عتر, za'tar وعتر Origanum compactum
RENAUD (1934, S. 133,
                                    Benth., Thymus Bleicherianus Pomel,
  Anmerkung zu Nr. 299):
                                    Origanum virens Hoffm. Link
                                  zaateur زعر Thymus Fontanesii, Thymus
TRABUT (1935, S. 257):
                                    lanceolatus, Thymus capitatus
                                  zaa'tar زعتر le Thym, mais aussi et surtout
CHARNOT (1945, S. 486):
                                    l'Origan et d'autres labiées voisines
                                  za'ter = thym; serpolet
MERCIER (1951, S. 259):
```

Die getrockneten, leicht gerebelten Blätter gehören zu den Drogen, die jeder 'aṭṭār führt.

Za'tår gilt als Universalmittel gegen Magen- und Darmstörungen und wird besonders bei Koliken verwendet. Es wird nicht nur von der einfachen Bevölkerung hochgeschätzt, sondern auch von der aufgeklärten Schicht benutzt und z.T. chemischen Präparaten vorgezogen.

Üblicherweise bereitet man das Kraut als Tee zu, doch kann es ebenfalls pulverisiert mit Wasser eingenommen werden. Der Kräutertee gilt außerdem als Mittel gegen rheumatische Beschwerden.

Die Droge za'tår wird daneben verschiedenen Melangen beigefügt, die recht andersartiger Bestimmung sind (siehe z.B. die Mischung der 44 Medikamente, Nr. 1).

So unklar es ist, welche Pflanze jeweils unter za'tår zu verstehen ist, so eindeutig scheint zu sein, daß alle unter dieser Bezeichnung geführten Drogen speziell als Magenmittel Verwendung finden.

So schreibt z.B. QUEDENFELDT, (1891, S. 76) sâter oder sâtzer sei eine Origanum-Art, die gegen Magenbeschwerden genommen wird.

Salmon identifiziert za'ter oder ça'ter mit Lavendel, betont aber, daß die Pflanze zur Heilung von Koliken und Indigestionen dient (1906, S. 57, Fußnote 4).

Wortes uneinheitlich belegt. Die hist. Drogenkunde ergibt folgende Varianten: Leclerc, A. Rzq. 1874, Nr. 826: نِصْر und مِنْرُ (= "sarriette"); Leclerc, I.B. 1881, Nr. 1398: مِنْرُ (= "origan"); Guigues 1905, Nr. 432: مِنْرُ (= Satureia Thymbra L.); Levey 1966, Nr. 181: مِنْرُ (= "thyme, origan, savory"). Alle Autoren weisen daraufhin, daß auch andere Schreibweisen möglich seien und ähnliche Pflanzenarten mit dem gleichen Terminus bezeichnet würden. (Vgl. außerdem Seidel 1908, Nr. 316 und Achundow 1893, Nr. 366, S. 227).

GATTEFOSSÉ gibt zâateur für Thymus Broussonnetii Boiss. an, erweitert diese Bestimmung anschließend mit dem Satz "plusieurs autres Labiées s'appellent encore zâateur et sont parfois utilisées a la place de ce thym", und nennt summarisch folgende Verwendungsmöglichkeiten: Koliken, Indigestionen, Kopfschmerzen, "blennorragie", Entbindung, Milchbildung (1921, S. 101).

Als eine Art Allheilmittel erscheint Thymian bei Lens. Er wird als Medikament genannt: in einem Rezept gegen langsam wirkende Vergiftungen (1925, S. 6), gegen Nagelbettentzündungen (S. 9), Augenkrankheit (S. 15), Indigestionen (S. 17), Blattern (S. 33), Regelbeschwerden der Frauen (S. 48) und als Schönheitsmittel für die Zähne (S. 83).

Bei Westermarck wird Thymian als magisch-medizinisches Räuchermittel beschrieben. Am Tage der Sommersonnenwende ('āšûra) sammeln die Berber eine Reihe von Würzkräutern ein, unter denen sich auch Thymian befindet<sup>103</sup>, und verkaufen sie als t\*abhêra gegen Krankheit, Dschinnen, Zauberei und den Bösen Blick (1926, II, S. 59/60; dazu auch S. 182, 185, 191 und 192).

Die Mnáṣăra und Ait Ndēr essen am Abend des Mittsommertages gekochte Schnecken, die außer mit Pfeffer und Salz auch mit Thymian gewürzt werden; sie glauben, sich durch dieses Gericht eine gute Gesundheit zu sichern (II, S. 194 und S. 358).

z-za'fṛān l-ḥọrṛ

الزعفران الحر 104

Reiner Safran, die getrockneten Narbenschenkel von Crocus sativus

108 Möglicherweise handelt es sich dabei um wildwachsenden Thymian, der im Mittleren Atlas unter der berb. Bezeichnung azukenni geführt wird (s. Stichwort ازوكنتي).

104 Das Wort za'farān ist aus dem Persischen (FREYTAG, II, S. 238) nicht nur in die arab. Sprache übergegangen, sondern auch — unerheblich modifiziert — in fast alle europäischen Sprachen. Der marokkanisch-arab. Zusatz hurr, rein, echt, edel" wird auch im Zusammenhang mit anderen Drogen als Qualitätsbezeichnung gebraucht.

Hist. arab. Belege zu za'farān finden sich in großer Zahl, entsprechend der Bedeutung, die der Gewürzdroge seit alter Zeit beigemessen wurde (vgl. u.a. Leclerc 1874, Nr. 275 und 1881, Nr. 1110; Achundow 1893, Nr. 289, S. 212; Guigues 1905, Nr. 528; Seidel 1908, Nr. 135a; Renaud w.o.; Garbers 1948, Nr. 130; Levey 1966, Nr. 127). — Zur Verwechslung von Safran mit Curcuma siehe Laufer, 1967, S. 309–323.

```
Destaing (1938, S. 254): يُومْ مُرْمُورُهُم = w.o. (Soûs)

Charnot (1945, S. 491): يُورُانُ = Safran

Mercier (1951, S. 259): عوْرُانُ = w.o.

Loubignac (1952, S. 446): يُونُوانُ = w.o.
```

Reiner Safran gilt nicht nur, wie seit Jahrhunderten, als kostbares Gewürz, sondern wird gleichermaßen als potentes magisches Mittel geschätzt.

Seines hohen Preises wegen wird er als Speisegewürz von der einfachen Bevölkerung nur bei besonderen Gelegenheiten verwendet; für tägliche Mahlzeiten, die den Zusatz von Safran erfordern — wie z.B. bestimmte Formen des Schmorgerichtes  $t\bar{a}z\bar{i}n$  — bedient man sich einer minderen Sorte oder eines anderen, ähnlich gearteten Gewürzes (vgl. die Stichworte  $za^c f \bar{u}r$  نعفور und  $t_c$ ).

Unentbehrlich ist reiner Safran jedoch im Zusammenhang mit bestimmten volkstümlichen religiösen Bräuchen. Auch arme Familien werden ihn hier nicht durch Surrogate ersetzen.

Das ist in erster Linie bei den Feierlichkeiten anläßlich einer Beschneidung der Fall. Am Tage der Circumzision ihres Sohnes legt sich die Mutter ein weißes Tuch um die Stirn, auf das sie pulverisierten und in Wasser gelösten Safran gestrichen hat. Das gleiche tun alle anderen weiblichen Mitglieder der Familie (die Schwestern des Kindes beginnen etwa im Alter von vier Jahren damit). Ebensowenig kann auf den Gebrauch von Safran bei einer Pilgerfahrt verzichtet werden. Es handelt sich dabei um Besuche eines Marabut-Heiligtums, die besonders bei den Frauen sehr beliebt sind. Viele dieser Grabstätten lokaler Heiliger stehen in dem Rufe, unfruchtbaren Frauen Hilfe bringen zu können. Alle Frauen und Mädchen, die eine solche Stätte zeremoniell betreten wollen, bringen sich auf der Nasenspitze und auf der Stirn oberhalb der Nasenwurzel einen Safrantupfen von ungefähr 1 cm Durchmesser an. Außerdem aber wird ein Brei aus pulverisierten Henna und zerstoßenem Safran in die Haare gestrichen.

Als magisches Mittel wird Safran schließlich auch bei einem Todesfall benötigt. Zusammen mit einer Anzahl anderer Drogen dient er zur Präparierung der Leiche vor der Bestattung.

Safran gehört zu den ' $as\bar{u}b$ , die einer Braut vor der Hochzeit als Geschenk überbracht werden.

Die ihm unterstellten Qualitäten sucht man in verschiedenen Drogenmischungen nutzbringend einzusetzen. So wird z.B. einem rāṣ ʾl-ḥanất gegen Unfruchtbarkeit regelmäßig z-zaʿfrān l-ḥoṛr zugesetzt (vgl. Mischung Nr. 1).

Die Bedeutung des Safrans im Brauchtum Marokkos wird durch zahlreiche Literaturbelege bekräftigt. — Auf die magisch-religiöse Nutzung geht vor allem Westermarck ein. Danach glaubt man generell, daß Safran die žnūn fernhält oder vertreibt (1926, I, S. 111) und gebraucht ihn dementsprechend häufig als Amulett-,,Tinte", wobei zur Verstärkung der Wirksamkeit Safranpulver oft mit Rosenwasser oder anderen magisch bedeutsamen Essenzen kombiniert wird (vgl. die Beispiele Bd. I, S. 133, 209, 213, 215, 217, 310, 361, 442; Bd. II, S. 41, 327, 339).

z-za<sup>c</sup>fár 89

Im Zusammenhang mit Geburt und Beschneidung erwähnt Legev den Gebrauch von Safran (1926, S. 91, 97 und S. 119, 120). Westermarck beschreibt ihn wiederum bei seiner Darstellung der Hochzeitsbräuche marokkanischer Stämme (1914, S. 152, 153, 154, 161, 178, 243, 266, 295). Er möchte dabei die Verwendung dieser und anderer Substanzen von der Vorstellung herleiten, daß Braut und Bräutigam sich in einem Zustand besonderer Gefährdung befinden und einen Schutz gegen Magie und übelwollende Geister benötigen (S. 321ff.). Diese Erklärung dürfte in gleicher Weise für Geburt und Beschneidung zutreffen.

Auch bei Todesfällen werden ähnliche Vorstellungen eine Rolle spielen. Nach Westermarck besprengt man z.B. in Tanger die Grabkleidung mit Safran-Wasser (1926, II, S. 447) oder bemalt den Sarg mit Safran (S. 453).

In der Volksmedizin wird die Droge von Lens als fruchtbarkeitsförderndes Mittel beschrieben (1925, S. 40), von Westermarck als Augenheilmittel — kombiniert mit getrocknetem und pulverisiertem Rabenhirn (1926, II, S. 332), und als Zusatz zu einem Galactagogum aus Hanfsamen und Butter (S. 400).

Selbst als Schönheitsmittel scheint Safran gebraucht zu werden. Lens nennt ihn jedenfalls in zwei Rezepten zum Bleichen der Gesichtshaut (1925, S. 76 und S. 78).

Saflor, die Blüten der Färberdistel (Carthamus tinctorius)

Die getrockneten Blüten der Färberdistel werden auf den Eingeborenenmärkten als Safranersatz verkauft. Safran ist in Marokko ein begehrtes und vielfältig verwendetes Gewürz (vgl. Stichwort الزعفران الحر"), das jedoch für die einfache Bevölkerung unerreichbar ist, da es zu einem sehr hohen Preis gehandelt wird. Weit weniger kostspielig ist dagegen Saflor, eine Droge, die von Sachunkundigen leicht für Safran gehalten werden kann.

Als "Färberdistel" zum Einfärben von Stoffen wird Saflor heute weniger benutzt, doch spielt Saflorrot als Schminke eine Rolle. Der Farbextrakt wird auf Porzellanteller gestrichen, die — nachdem die Farbe angetrocknet ist — zerbrochen werden. Die Scherben werden einzeln verkauft und von den Frauen als Rouge-"Näpfchen" zusammen mit anderen einheimischen Kosmetika aufbewahrt.

Saflor ist als Surrogat für Safran seit alter Zeit in Gebrauch. Vielfach wurden die Blüten auch mit echtem Safran vermischt. Ein kompliziertes Rezept zur Herstellung einer derartigen Fälschung ist uns aus dem 9. Jahrhundert von al-Kindī überliefert (Garbers 1948, S. 41f.). Inwieweit solche Komposita

<sup>105</sup> Belege für زعفور in der Bedeutung Saflor finden sich nicht, die übliche arab. Bezeichnung ist 'uṣṭūr عصفور (vgl. Literaturzitate bei Garbers, S. 365f.).

heute im Handel sind, läßt sich schwer feststellen. Jüngere Belege zur Verwendung von Saflor fehlen weitgehend.

Dufougeré schreibt, daß "safran bâtard"106 hauptsächlich in der Ernährung verwendet wird, doch wenig in der Färberei (prod. végét. 1921, S. 135).

s-sákta l-m~skúta

الساكتة المسكوتة

Coripitalen-Samen

Perrot/Gattefossé (prod. végét. 1921, S. 127):

sekta = ?, aphrodisiaque

Glänzend schwarze, knapp stecknadelkopfgroße Coripitalen-Samen werden kombiniert mit Papaver-Samen unter der Bezeichnung s-såkta l-m skåta in verschiedenen Drogenmischungen gebraucht, die als Liebesmittel verkauft werden.

Solche Mischungen werden unter das Essen der Person gemischt, die man zur Liebe veranlassen möchte (vgl. unter Stichwort سبقالة) oder auch im Feuer des mažmar verbrannt (vgl. Mischung Nr. 10).

səbqāla

سبقالة 107

## Rizinus, Samen von Ricinus communis

Die marmorierten, bohnengroßen Rizinussamen fanden sich in einer Drogenmischung, die als Liebesmittel verkauft wurde. Ihre anderen Ingredienzien bestanden zu annähernd gleichen Teilen aus Mohnsamen, den Samen von Smyrnium olusatrium und glänzend schwarzen Coripitalensamen.

Angewendet wird die Mischung wie die meisten derartigen Mittel: man mischt sie der Person, die man zur Liebe veranlassen möchte, unter das Essen. Zuvor wird sie natürlich im Mörser zerstoßen und ausgesiebt. Nur das feine Pulver wird benutzt, die gröberen, im Sieb verbliebenen Rückstände werden fortgeworfen.

 $^{106}$  Als arab. Terminus wird das Wort für Kurkuma "arkoum" angegeben. Ich habe dagegen im Gebiet des Mittleren Atlas festgestellt, daß Kurkuma gern als 'ūd za'frān "Safranholz" bezeichnet wird, auch Saflor wird nicht selten direkt za'frān genannt. Die Surrogate werden also mit der Bezeichnung des Original-produktes belegt.

107 Das Wort ist keine drogentypische Bezeichnung, ähnlich wie kəbbāba (siehe Stichwort كَتَابِة) wird es verschiedentlich auch für andere Substanzen gebraucht. Rizinussamen heißt in der drogenkundlichen arabischen Literatur allgemein hirwa (vgl. z.B. die Zusammenstellung bei Garbers 1948, Nr. 49), in Marokko allerdings ist diese Bezeichnung auf die Samen von Vitex agnus castus übertragen worden (vgl. Stichwort خروع).

sarģīna tausərģint سرغينة 108 توسرغنت

## Sargina, Wurzelstücke von Corrigiola telephiifolia

```
LEARED (1873, S. 624):
                                    towsergent = root (ohne nähere Angabe)
SALMON (1906, S. 25):
                                    touserr'int توسرغينت Cyclamen (Fußnote 1:
                                      sarr'îna und tâserr'înt)
SALMON (1906, S. 89):
                                    sarr'ina غينة
GATTEFOSSÉ (1922, S. 82):
                                    arab. sarhina, ser'hin, bokhour-el-Berber;
                                      berb. tasserr'int, tauserghimt
                                      = Corrigiola telephiifolia
BULIT (1922, S. 325):
                                    tassarghint تاسرغنت w.o.
                                      (Fußnote 2: serghina)
WESTERMARCK (1926, II, S. 191):
                                    sargêna = Telephium imperati
RENAUD (1934, Nr. 89):
                                    تسرغنت tasargint توسرغينت
  Erläuterung S. 41:
                                    sargina = w.o.
TRABUT (1935, S. 79):
                                    serrh'ine سرغين, berb. tacerrint, serient = w.o.
MERCIER (1937, S. 419):
                                    tausergint = w.o. (Ait Izdeg)
MERCIER (1951, S. 183):
                                    sergina = corrigiole
```

Die Droge besteht aus gelblich-braunen Rhizomstücken von maximal 5 cm Länge, die süßlich arzneihaft (jodartig) riechen und schwach bitter schmecken.

Nach Angabe der Drogenhändler werden sie nicht einzeln verwendet, sondern in Kombination mit anderen Drogen als  $r\tilde{a}s$  'l-hanút verkauft. Die Verwendungsart hängt von der jeweiligen Mischung ab.

Die Berber-Nomaden kennen und benutzen tausergint vor allem in einer Drogenmischung gegen Rheumatismus. Man pulverisiert die Melange und füllt sie in ein Huhn, das man in üblicher Weise zubereitet. Es wird am Abend gegessen, damit man sich anschließend zur Ruhe legen kann. Während der Nacht schwitzt man sehr stark und ist am folgenden Morgen schmerzfrei.

Außer als Medikament wird die Droge als magisches Räuchermittel benutzt. Nach Angabe arabischer Informanten mischt man sie in diesem Falle nicht mit anderen Substanzen.

Renaud spricht von sargina als "véritable panacée", als Universalmittel, das in Marokko von allen Drogenhändlern verkauft wird (1934, S. 41).

108 Die Bezeichnung ist berb. Ursprungs, Herkunftsland der Droge ist Marokko (Hoppe 1958, S. 279). — In der arab. Drogenkunde erscheint der Pflanzenname in verschiedenen Modifikationen, so als tasser'int تاسرغينة, serr'ina فين bei 'Abd er-Rezzāq (Leclerc 1874, Nr. 161) und serghent سرغنة, serghend الموقنة bei Ibn al-Baiṭār (Leclerc 1881, Nr. 1170). Durch die daneben angegebene Bezeichnung bakhoûr-el-berber (= ,,Parfum des Berbères") weisen beide Autoren auf die — ihnen offenbar bekannte — Drogenherkunft hin. — Leclerc identifiziert die Pflanze mit Telephium imperati, eine auch bei anderen Autoren übliche Verwechslung (vgl. Basset 1899, S. 61; Westermarck 1926, II, S. 191; Bedevian 1936, Nr. 3364). — Die heute von allen marokkanischen Drogenhändlern gebrauchte Handelsbezeichnung sargīna scheint eine arabisierte Form der berb. Bezeichnung zu sein.

Entsprechend vielfältig sind die Angaben über die Verwendung der Wurzel: Leared schreibt, daß sie — zu Pulver zerrieben und dem Brot zugesetzt — die Beleibtheit fördern soll (1873, S. 624), eine Verwendungsart, die auch Gattefossé aufführt (1922, S. 82; dazu auch Salmon 1906, S. 89).

In der Magie wird sie nach Salmon und Gattefossé als besonders wirksames Räuchermittel gegen die Dämonen geschätzt.

Als sexuelles Stimulans und fruchtbarkeitsförderndes Mittel beschreiben Salmon und Lens die Droge. In Fes beräuchert man einen Mann, der im Begriff ist, sich zu verheiraten, aber befürchtet, impotent zu sein, vor der Eheschließung sieben Tage lang mit sarr'ina (Salmon, S. 89)<sup>109</sup>.

Folgendes Rezept für sterile Frauen teilt Lens mit: Ein Stück Sargina-Holz wird in Flußwasser gelegt, um weich zu werden. Danach befestigt man es an einem Faden und die Frau, die sich ein Kind wünscht, führt es möglichst weit ein. Nach drei Tagen wird es an dem Faden — wie ein Tampon — entfernt (S. 38).

Läßt man sargina in Öl ziehen, erhält man ein Brechmittel, das bei langsam wirkenden Vergiftungen benutzt wird (Lens, S. 6). — Bulit gibt ein Rezept gegen Husten an, das aus tassarghint und ouden el hallouf (Renunculus muricatus L.) besteht; beide Drogen werden fein zermahlen und vermischt mit einem Glas Wasser eingenommen (S. 325). — Auch gegen Magenbeschwerden wird die Droge verwendet (Gattefossé 1922, S. 82 und Lens 1925, S. 49). — Daß sie als Bestandteil verschiedenster Räuchermischungen eine Rolle spielt, bemerkt Gattefossé (S. 82).

sīkṝđn gängt̄tฺ سکران 110 کُنگیط

Bilsenkraut, Samen von Hyoscyamus albus L.

Pays du Mouton (1893, S. XIX): Salmon (1906, S. 96): ou عنقاط guengath میکران ou سیکران (u.a.) = Hyoscyamus niger L., jusquiame noire zerî'at guinguet ou sîkrûn = ؟

109 Wie eine solche Impotenz kurz vor der Hochzeit zustande kommen kann, wird bei Ubach/Rackow (1923, S. 86) beschrieben.

"sich berauschen" ab (vgl. dazu Renaud, S. 35 und Brunot S. 374/375). Das Wort, das sowohl die Pflanze als auch den Samen bezeichnet, scheint vorwiegend in Nordafrika gebraucht zu werden, während weiter östlich die Bezeichnung banğ verwendet wird (bei I.B. und A.Rzq. wird — wie im Tuḥfat al-aḥbāb — unter dem Stichwort منحوان auf das Synonym أسيكران hingewiesen, s. Leclerc 1874, Nr. 123 und 1877, Nr. 356). (Bei Steingass, 1947, S. 716, findet sich sīkrān als pers. Wort!) Ein alter Beleg für das Berberwort gengīt ist vielleicht in dem bei A.Rzq. als جنجات verzeichneten Wort zu sehen (Leclerc 1874, Nr. 224).

sīkṛān 93

GATTEFOSSÉ (1921, S. 99): sikrâne = Hyoscyamus albus L., jusquiame blanche RENAUD (1934, S. 35,  $s\bar{\imath}kr\bar{a}n = ,,$ C'est le nom vulgaire de la Anmerkung zu Nr. 77): jusquiame" RENAUD (1934, S. 193, gengīt = "C'est le nom berbère de la Anmerkung zu Nr. 455): jusquiame" TRABUT (1935, S. 131): berb. guengitt, qingatt, gingez, arab. sikerane = Hyoscyamus niger, jusquiame noire CHARNOT (1945, S. 501): sîkrân سيكران = w.o. ,,ce nom, qui paraît venir de la racine du mot ivresse, serait donné au Maroc à la Jusquiame" MERCIER (1951, S. 185): sikran = jusquiame BRUNOT (1952, S. 375): sikṛân سكران = "jusquiame", narcotique

Die millimetergroßen Samen des Bilsenkrautes werden gern untermischt mit Käferfragmenten einer Meloë-Art verkauft. Diese Kombination wird als Grundlage einer Reihe von Rezepten gebraucht. die bei Erkrankungen der weiblichen Genitalorgane in Anwendung gebracht werden (Rezeptbeispiel s. unter Stichwort البخوشة البولة).

Unvermischt können die Samen als Mittel gegen Zahnschmerzen verwendet werden. Man streut sie ins Feuer des *mɔžmār*, hält den geöffneten Mund über das Kohlebecken und inhaliert den Rauch.

Salmon, der "zerî'at guinguet" oder "sîkrân" in seiner Liste der in Fez verkauften einheimischen Drogen aufführt — dabei allerdings auf eine Identifikation verzichtet — gibt folgende Applikationsmöglichkeiten an: Als Räuchermittel angewandt wird damit eine bestimmte Hautkrankheit, die es-sefra heißt, behandelt. In Getränken oder Speisen genommen dienen die Samen als Narkotikum, von dem man z.B. vor einer schmerzhaften Operation Gebrauch macht, das man aber auch Frauen eingibt, um ihren Widerstand zu lähmen (S. 96).

Einen besonders ausführlichen Artikel widmet Charnot dem Bilsenkraut. Er beschreibt den Gebrauch der Droge in der antiken und alten arabischen Heilkunde und bringt zahlreiche Beispiele für die Nutzung der toxischen Eigenschaften in Nordafrika (1945, S. 503 ff.). Danach wird die Pflanze in Marokko viel als schmerzstillendes Mittel und Hypnoticum verwendet, und zwar sowohl intern als auch in Breiumschlägen und als Einreibemittel. Speziell soll sie bei Schmerzen der Augen und bei Zahnschmerzen gebraucht werden (S. 504).

Eine gesundheitsgefährdende Anwendung findet sie als Medikament, das mageren Frauen Wohlbeleibtheit und schöne Gesichtsfarbe geben soll (S. 504/505).

Häufig soll die Giftwirkung des Bilsenkrautes zu kriminellen Zwecken genutzt werden. Die Samen werden in solchem Falle vielfach mit anderen giftigen Pflanzen- oder Mineralstoffen kombiniert verwendet (S. 505/506).

skənğbir

اسكنجبر 111

## Ingwer, getrocknete Rhizomstücke von Zingiber officinale

```
skenjbir اسكنجير = gingembre
SALMON (1906, S. 36):
SALMON (1906, S. 61/62, Fußnote 5): skendjebîl
BOUQUET (1921, S. 25):
                                   skendjebir = w.o.
                                   sekkin jebir سكنجبير w.o.
BULIT (1922, S. 324):
                                   skenğbir اسكنجير = w.o.
RENAUD (1934, Nr. 143):
                                   zendjebil اسكنجبير eskendjebir زنجبيل = w.o.
TRABUT (1935, S. 271):
                                   skenjbir = w.o. (Ait Izdeg)
MERCIER (1937, S. 395):
                                   .o. w.o.
CHARNOT (1945, S. 491):
CHARNOT (1945, S. 492):
                                   زنجبيل
                                   skinjber, skinjbir = w.o.
MERCIER (1951, S. 186):
```

Ingwer kommt in etwa 5 cm langen, halb- oder ungeschälten Wurzelstücken in den Handel, die zum Gebrauch zerkleinert und im Mörser zerstoßen werden.

Als Gewürz verwendet man ihn bevorzugt für das Schmorgericht *ṭāžīn*, aus Hammelfleisch und verschiedenen gemischten Gemüsen.

Seiner scharfen Würze schreibt man aphrodosierende Wirkung zu. In Kombination einer Anzahl anderer Substanzen wird er als Mittel gegen Unfruchtbarkeit benutzt.

Kocht man pulverisierten Ingwer in Milch, gewinnt man ein Mittel gegen Rheumatismus, das besonders von den Nomaden der Beni Mgild geschätzt wird. Man nimmt das Medikament am Abend vor dem Schlafengehen ein.

Nach Salmon wird Ingwer von den Frauen als Emmenagogum verwandt. Eine Hühner-Bouillon mit Ingwer reicht man kurz nach der Entbindung. Vermischt mit anderen Substanzen wird "skenjebîl" wiederum als Aphrodisiakum genutzt (1906, S. 36, Fußnote I und S. 61, Fußnote 5).

LENS bringt zahlreiche Beispiele für die Verwendung von Ingwer in der Volksheilkunde Marokkos (1925, s. Index, Stichwort "Gingembre") aus denen hervorgeht, daß man sich im wesentlichen eine günstige Beeinflussung verschiedener Beschwerden im Bereich der Geschlechtsorgane verspricht.

Als aphrodisierendes Mittel wird Ingwer bei BOUQUET aufgeführt. Man nimmt ihn in Honig, und setzt oft Safran, Gewürznelken und Zimt hinzu (1921, S. 25). — BULIT dagegen erwähnt Ingwer in einem Rezept gegen Husten (1922, S. 324).

111 Klass. arab.: zanğabīl نجيل (so bei: Leclerc 1874, Nr. 274 und 1881, Nr. 1125; Achundow 1893, Nr. 288, S. 212; Guigues 1905, Nr. 335; Seidel 1908, Nr. 262; Renaud 1934, Nr. 143; Levey 1966, Nr. 130). — Das Wort stammt wahrscheinlich aus der südostasiatischen Heimat der Ingwerpflanze; es läßt sich in den verschiedensten Varianten in vielen alten Kultursprachen nachweisen (vgl. Laufer 1967, S. 545; Seidel 1908, S. 212/213; Renaud 1934, Anmerkung zu Nr. 143).

Die volkstümliche marokkanische Variante skenöber wird arab. meist mit anlautendem Alif geschrieben, um eine Aussprachehilfe zu geben; Der Terminus wird stets ohne Artikel gebraucht.

95

8-sənbəl 112

## Pflanzenteile eines Laubmooses (Musci)

Pays Du Mouton (1893, S. CII): senboul, sounboul سنبل = Lonicera arborea

(Boiss.)

Perrot/Gattefossé (1921, sembel ou sombul = Nard celtique,

S. 127): Valeriana celtica C

Trabut (1935, S. 170): sounboul hindi سنبل هندی Nardostachys

fatamansi

Trabut (1935, S. 265): senbel سنيا = Valeriana tuberosa

MERCIER (1951, S. 183): senbel = jacinthe

Als Räuchermittel gegen Krankheit wurde in Azrou ein getrocknetes Laubmoos verkauft; beim Verbrennen soll es einen guten Geruch abgeben.

Nach Angabe verschiedener arabischer Frauen wird das Moos jedoch hauptsächlich in Kombination mit bekannten Parfümdrogen zu kosmetischen Zwecken benutzt. So zusammen mit Rosenknospen و رد , Myrte رحان, Gewürznelken و u.a. als Haarpflegemittel (vgl. unter Stichwort l-ġasūl l-məsqī الفاسول المسقى)

### Sennesblätter, wahrscheinlich von Cassia acutifolia<sup>115</sup>

LEARED (1891, S. 334): senaharam = Cassia elongata, senna QUEDENFELDT (1891, S. 78): senaharam = Sennesblätter von Cassia

acutifolia Del.

Renaud (1934, S. 162, sanā ḥaram = C. lanceolata Forsk., C. elongata Anmerkung zu Nr. 373): Lem., C. acutifolia Delile, franz. séné

112 Bei Siggel, 1950, S. 43, ist بنيل, vokalisiert sunbul, als Terminus für "Narde" verzeichnet; in dieser Bedeutung wird es in vielen alten Quellen geführt. (So bei Leclerc 1874, Nr. 813 und 814, und 1881, Nr. 1237; Achundow 1893, Nr. 315; Guigues 1905, Nr. 483; Seidel 1908, Nr. 252; Garbers 1948, Nr. 109; Levey 1966, Nr. 155).

Das im Mittleren Atlas als senbel verkaufte Laubmoos ist sehr wahrscheinlich ein Substitut; für diese Annahme spricht vor allem auch der Gebrauch als kosmetisches Mittel (vgl. dazu die bei TSCHIRCH gegebene Beschreibung über den Gebrauch von Narde, 2,1; S. 525).

113 Leclerc betont in seiner Anmerkung zu Ibn al-Baiṭār, Nr. 1237, daß die Narde, sonbol, in Algerien sehr bekannt sei und von den Frauen im Bad zum Parfümieren der Haare benutzt würde. Den gleichen Verwendungszweck gibt auch Ткавит an, 1935, S. 170. Als Parfümzusatz nennt Goichon ein senbel für das Mzab-Gebiet, das sie ebenfalls mit "nard" identifiziert (1927, S. 268).

<sup>114</sup> In der Literatur bekannter ist die Bezeichnung sanā Makka, "Senna von Mekka" (s. Leclerc 1874, Nr. 823 und 1881, Nr. 1236; Achundow 1893, Nr. 334,

```
Trabut (1935, S. 60): senna haram سناحرم — Cassia occidentalis, franz. café de nègre

Mercier (1951, S. 187): sna ḥram — séné
```

Getrocknete Sennesblätter gelten als gutes Mittel gegen Bauch- und Lendenweh. Sie werden zusammen mit getrockneten Rosenknospen, e.g., als Tee zubereitet, der schwach gesüßt möglichst heiß getrunken wird. Der Aufguß hat eine mild abführende Wirkung.

Als Purgativum werden Sennesblätter bei Leared (S. 334) und Quedenfeldt erwähnt. Nach Quedenfeldt nehmen Kranke, die an Syphilis leiden, jeden dritten Tag eine pulverisierte Mischung von Sennesblättern, Rosenblättern und Anis, oder das Wasser von abgekochten roten Rosinen mit Sennesblättern vermischt als Abführmittel ein (S. 78).

 $sw\dot{a}k$  مواك  $mssw\ddot{a}k$  عند مال مواك  $mssw\ddot{a}k$ 

#### Rinde des Walnußbaumes (Juglans regia)

```
CHERBONNEAU (1849, S. 67): sou\grave{k} = \acute{e} coree du noyer WESTERMARCK (1914, S. 83): swak =  walnut root or bark souak = 1\'{e} coree de la racine de noyer Lens (1925, S. 82): souak = \acute{e} coree de noyer soua
```

Um die Jahrhundertwende scheinen Sennesblätter tatsächlich direkt aus Mekka bezogen worden zu sein, denn Leared schreibt 1891 als Erläuterung zu "senaharam": "Stated to be brought to Marocco by the pilgrims returning from Mecca" (S. 334).

S. 222; GUIGUES 1905, Nr. 467; SEIDEL 1908, Nr. 350; MEYERHOF 1918, Nr. 237; BOUQUET 1921, S. 29; LEVEY 1966, Nr. 154).

<sup>&#</sup>x27;Abd ar-Rezzāq gibt neben سنامكى die Attribute ḥaramī und ḥaram an (Nr. 823). Damit wäre سرم wohl mehr als Herkunftsangabe zu verstehen, es dürfte also nicht ein "heiliges Senna" sondern ein "Senna aus der heiligen Stadt" gemeint sein (Renaud gibt übrigens as-sanā al-ḥaramī mit "le séné des Lieux Saints" wieder, 1934, Nr. 373).

<sup>115</sup> Die eingekaufte Probe ließ sich nicht zweifelsfrei bestimmen, da die Blätter stark zerkleinert sind. Auch die arab. Bezeichnung hilft hier nicht weiter, denn wie oben ersichtlich wird sie auf mehrere Cassia-Arten angewandt. Es sei jedoch auf Renaud verwiesen, der angibt: "Le séné qu'on vend aujourd'hui au Maroc est l'espèce commerciale courante, dite séné d'Alexandrie, fournie par le Cassia acutifolia Delile" (S. 163).

ursprünglich Capparis sodata, dessen Wurzel zur Zahnreinigung benutzt wurde; den Gebrauch von Nußbaumrinde hält er für ein Surrogat (I, S. 707). مسواك haben die gleiche Bedeutung, ersteres wird von der arab., letzteres von der berb. Bevölkerung benutzt.

swák 97

TRABUT (1935, S. 138): souak = écorce de la racine et de la tige MERCIER (1951, S. 191): swak, swaka = dentifrice (écorces de noyer)

BEAUSSIER (1958, S. 504): ecorce de noyer

 $Sw\bar{a}k$  wird als unentbehrliches Kosmetikum auf allen Märkten feilgeboten. Es handelt sich um feine, in Streifen geschnittene Rinde junger Nußbäume,  $garg\hat{a}'$   $\stackrel{\checkmark}{>}$   $\stackrel{\checkmark}{>}$   $\stackrel{\checkmark}{>}$   $\stackrel{\checkmark}{>}$   $\stackrel{117}{>}$ ; Jeder Streifen ist etwa 20 cm lang und 1 cm breit und wird zu einem Ring zusammengerollt verkauft.

Die Rinde wird von den Frauen aller Bevölkerungsgruppen zum Reinigen der Zähne und Einfärben der Lippen benutzt. Das geschieht auf folgende Weise:

Ein kleines, vielleicht 3 cm langes Rindenstück wird von dem Streifen abgebrochen, an einem Ende festgehalten und am anderen Ende weichgekaut. Die Rinde hat einen herbwürzigen Geschmack, der an den Geruch frischer Nußbaumblätter erinnert. Mit dem gekauten, ausgefransten Ende werden nun Zähne und Zahnfleisch von unten nach oben gerieben. Die Fasern wirken dabei wie die Borsten einer Zahnbürste, die in der Rinde enthaltene Gerbsäure ersetzt eine Zahncreme. Nach den Zähnen werden die Lippen gerieben. Damit wird einmal erreicht, daß die Lippenhaut gereizt und stärker durchblutet wird, zum anderen färbt die aus Speichel und Rinde entstehende bräunliche Farbe die Lippen dunkler. Der Zahnschmelz nimmt die Farbe nicht an, sondern bekommt im Gegenteil durch die Behandlung mit swāk ein intensiveres Weiß<sup>118</sup>.

Die Walnußbaumrinde erfüllt also gleichzeitig die Funktionen von Zahnbürste, Zahnpasta und Lippenstift.

Belege für diesen Gebrauch der Rinde finden sich bei allen oben aufgeführten Autoren und bei Dozy (1927, I, S. 707).

Nach Westermarck dient der Gebrauch von Nußbaumrinde nicht der Schönheitspflege allein. Wie bei Henna und der Augenschminke khol glaubt man, daß die Rinde baraka enthält (1926, I, S. 113) und daher in kritischen Situationen schützende magische Kräfte entwickelt. Aus diesem Grunde wird sie verschiedentlich auch von Männern benutzt (I, S. 130). In manchen Gegenden wird eine Wöchnerin und ihr Neugeborenes mit Henna, khol und swāk gegen übernatürliche Gefährdungen geschützt (II, S. 383). In Demnat und bei den Igliwa gebraucht man Nußbaumrinde und khol sogar für den Hammel, der zum "Großen Fest", 'l-'üd l-kbīr, als Opfertier ausersehen ist (II, S. 116).

<sup>117</sup> Als Berberwort für "Nußbaum" u.a. aufgeführt bei: Gattefossé, Prod. végét., 1921, S. 108; Destaing 1938, S. 201; Mercier 1951, S. 46; Brunot 1952, S. 689.

us vāk gehörige Verbum bedeutet im II. Stamm "die Zähne putzen", wozu Loubignac für die Zaër angibt: — Se frotter les dents, les gencives et les lèvres, à l'aide d'un végétal, surtout l'écorce de noyer, pour en raviver les couleurs" (1952, S. 463).

شانوج 119

#### šānūž

Schwarzkümmel, der Same von Nigella sativa

```
sanous = Nigella sativa L.
LEARED (1891, S. 338):
                                   sânoudj سينوج nigelle سينوج = nigelle
LECLERC (1881, S. 350, Fußnote):
                                   chanoûdj شنوج nigelle
SALMON (1906, S. 85):
SALMON (1906, S. 85, Fußnote 4
                                   سانوج sânoudj
  und S. 93):
                                   sahnoudj = nigelle
BOUQUET (1921, S. 26):
                                   sahnoundj = nigelle (cultivée)
GATTEFOSSÉ (1921, S. 77):
                                   šūnīz شونيز, syn. sānūğ, souvent prononcé šānūğ
RENAUD (1934, Nr. 454, S. 193):
                                      au Maroc = Nigella sativa L., nigelle
                                   sanoudj سانوج, u.a. = Nigella sativa,
TRABUT (1935, S. 172):
                                      N. arvensis, N. hispanica
```

Die winzigen schwarzen, merkwürdig kantigen Samen von Nigella sativa gehören zu den allgemein bekannten, allenthalben verkauften Drogen. Schwarzkümmel wird in Marokko kultiviert und in verschiedene Länder exportiert. Im Lande selbst schätzt man ihn nicht nur als Gewürz — sein Geschmack erinnert entfernt an Anis — sondern vor allem als Volksheilmittel. Seine arzneilichen Qualitäten werden so hoch bewertet, daß man ihn als Vorbeugeund Heilmittel "gegen alle Krankheiten" anpreist<sup>120</sup>.

Dementsprechend findet man die Samen in allen möglichen Mischungen zu den unterschiedlichsten Verwendungszwecken. Unvermischt nimmt man ihn speziell gegen Herz- und Lungenbeschwerden.

Leared zitiert "sanous" als Diaphoreticum (1891, S. 338). Nach Gatte-Fossé gilt Schwarzkümmel als appetitanregendes Mittel und Diureticum. Als Gewürz mischt man ihn feinen Backwaren bei und schreibt diesem Ingredienz kräftigende Eigenschaften zu (Prod. végét. 1921, S. 77). — Bouquet gibt an, daß eine Mischung zerstoßener Samen mit Honig als "apéritif, tonique, fortifiant" in Gebrauch sei (1921, S. 26).

Eine Aufzählung der verschiedenen medizinischen Anwendungsgebiete von Schwarzkümmel in der antiken und in der arabischen Heilkunde findet sich bei Charnot (1945, S. 300).

119 Šānūž ist eine der vielen arabischen Varianten des persischen Wortes šūnīz (Steingass 1947, S. 767; weitere Varianten s. Lane, Book I, Part IV, S. 1605). Häufig wird in der arab. Drogenkunde neben dieser Bezeichnung auch die Vulgärbezeichnung الحبتة السودا für die schwarzen Samen von Nigella sativa angegeben, so u.a. bei Leclerc 1874, Nr. 362; Guigues 1905, Nr. 521; Renaud 1934, Nr. 454.

<sup>120</sup> Der Gebrauch als Allheilmittel hat in Marokko Tradition. Im *tuḥṭat al-aḥbāb* wird eine solche Anzahl von Applikationsmöglichkeiten aufgezählt, wie bei keinem anderen Medikament (Renaud 1934, Nr. 454).

šáž ra bla réh

شجرة بلا ريح<sup>121</sup>

#### Pflanzenteile von Anabasis aretioides

Bei Drogenhändlern mit reichhaltigem Warensortiment findet man holzige Pflanzenstücke, die große Ähnlichkeit mit zerpflücktem Blumenkohl haben. Die Droge wird mit dem poetischen Namen "Baum ohne Wind" bezeichnet. Zwar wußte keiner der Händler die unzerteilte Pflanze zu beschreiben, doch wurde angegeben, daß sie aus der Sahara stamme.

Tatsächlich handelt es sich um den in der Wüstensteppe Südmarokkos sehr gemeinen "Sahara-Blumenkohl" — die Handelsbezeichnung šớž ra blā rệḥ ist also sehr treffend.

Verwendet werden die getrockneten Pflanzenfragmente hauptsächlich in Melangen, bevorzugt in Räuchermischungen magischer Art.

Ohne Zusätze wird die Droge von Frauen benutzt, die zu viel Blut bei der monatlichen Regel verlieren. Pulverisiert und mit Wasser versetzt soll sie die Menorrhagie abschwächen.

Trabut schreibt, daß Anabasis aretioides unter der Bezeichnung "sagara harara zaria" in Meknes von den Drogenhändlern als "abortif" verkauft wird (1935, S. 24).

### šáž ra sīyidnā Mūsā

شجرة سيتدنا موسى122

Lorbeer, die Blätter von Laurus nobilis

Die getrockneten Blätter des Lorbeerbaumes werden wie in der europäischen Küche so auch in Marokko zum Würzen bestimmter Speisen verwendet. Man benutzt sie etwa zur Verfeinerung einer Suppe oder des traditionellen Schmorgerichtes  $t\bar{a}\tilde{z}in$ .

Eine Verwendung in der Volksmedizin oder Magie ließ sich nicht erfragen. Hier können Westermarcks Ausführungen als Ergänzung angefügt werden. Danach gilt der Lorbeerbaum, "rand", als heilig (1926, I, S. 108), seine Blätter und sein Holz spielen folglich eine Rolle in der Magie.

121 Belege für diese Pflanzenbezeichnung lassen sich nicht beibringen. In der Sahara selbst heißt die Pflanze nach Monteil/Sauvage (1949, S. 58): ssallē, ssaggē, lḥād.

122 Übers.: "Der Baum unseres Herrn Moses", eine volkstümliche Bezeichnung, für die sich keine direkten Parallelen finden. Im tuhfat al-ahbāb wird vom Lorbeer gesagt: "Sa graine est nommée habb gār, et, en langage populaire, c'est 'aṣā Mūsā 'le bâton de Moise'" (Renaud, 1934, Nr. 437). — Mercier verzeichnet in seinem dictionnaire (1951, S. 199) "šejra sid-na 'ali" für "laurier". Die üblichen arab. Termini für den Lorbeer sind rand und gār, wobei gār mehr die Früchte bezeichnet (vgl. dazu Leclerc 1874, Nr. 785 und 1881, Nr. 1065, 1883, Nr. 1619; Renaud 1934, Nr. 173, 437; Bedevian 1936, Nr. 1936; Garbers 1948, Nr. 30; Levey 1966, Nr. 213).

Die Blätter werden in Wasser gekocht, das kranken Menschen und Tieren als Medizin zu trinken gegeben wird. Der Absud wird auch mit einheimischer Tinte vermischt zum Schreiben von Amuletten verwendet. Bei den Jbâla von Andjra werden bestimmte Teile des hölzernen Pfluges aus Lorbeerholz gearbeitet, um dieses wichtige Ackerbaugerät gegen den Bösen Blick zu schützen (1926, I, S. 441).

 škinbūt
 123 الشان

 š-šān
 الشان

 --- المشابك
 --- المشابك

 ləmsəḥna
 المساخن

 ləmsāḥ²n (pl.)
 'áš(š) džāža

Cruciferen-Samen, wahrscheinlich Senfsamen, Brassica sp. — Sinapis sp.

Diese Droge fällt nicht nur durch die zahlreichen Bezeichnungen auf, sondern vor allem durch ihr Aussehen. Es sind millimetergroße runde Körnchen, die fest aneinander haften. Als Handelsprodukt liegen Brocken von mehreren Zentimetern Durchmesser vor, die offenbar von noch größeren Stücken gebrochen wurden.

Die Samen müssen künstlich miteinander verbacken worden sein, wenngleich sich nicht erklären läßt, in welcher Weise und zu welchem Zweck<sup>124</sup> das geschehen sein könnte.

Es handelt sich eindeutig um Cruciferen-Samen; vom Geschmack her ließe sich am ehesten an Senf denken.

Verwendet wird die Droge nur in Mischungen — da allerdings häufig und zu den unterschiedlichsten Zwecken. Sie erscheint z.B. als Komponente in einem  $r\bar{a}s$  'l-hanát gegen Unfruchtbarkeit (s. Mischung Nr. 1), in einer magischen Mischung, die als Amulettfüllung Verwendung findet (s. Mischung Nr. 16), in zusammengesetzten Mitteln gegen Rheumatismus (s. Mischung 2 und 4), in einer Melange, die zum Liebeszauber benutzt wird.

123 Die beiden ersten Bezeichnungen kann ich sprachlich nicht zuordnen. — Die dritte Bezeichnung bezieht sich anscheinend auf das Aussehen der Droge: شبك bedeutet "ineinanderfügen, verflechten". (S. Brunot 1952, S. 400: mšåbek = embrouillé). Nummer 4 und 5 sind von سخن, "heiß sein, heiß werden" abzuleiten, sie spielen vermutlich auf die Eigenschaft der Droge — bzw. deren scharfen Geschmack an. — Der 6. Ausdruck ist bildlich zu verstehen, er bedeutet übersetzt "das Nest der Henne".

124 Möglicherweise stehen praktische Gründe dahinter: die winzigen Körner würden sich lose sehr viel schlechter hantieren lassen.

šəndgúra túf tólba

LOUBIGNAC (1952, S. 473):

شند كُورة <sup>125</sup> توف الطلبة (~ الطلباء)

# Gamander, das Kraut von Teucrium chamaepitys

PAYS DU MOUTON (1893, chandegoura, chendegoura, chendgoura = شندقورة S. XXII und XXV): Ajuga (L.), A. chamaepitys (Schreb.), A. iva (Schreb.), A. pseudo-iva (DC.). ivette musquée GATTEFOSSÉ (1921, S. 103): arab. chensgoura, chendegoura; berb. touf-tolba = Ajuga iva L. et a. pseudo-iva Rob. et Cast., ivette musquée BULIT (1922, S. 334): chendgoura شندقورة = Teucrium Chamaepitys L. ou Ajuga Iva Schreb. Westermarck (1926, I, S. 110): šendgûra, šengdûra, šengûra = Lavandula stoechas, Teucrium Chamaepitys ("In the Berber of the Ait Yúsi: tof ttarba) šendgūra = Teucrium Chamaepitys Ajuga Iva RENAUD (1934, S. 98, Anmerkung zu Nr. 217): Ajuga pseudo Iva TRABUT (1935, S. 18): chendgoura شندڤورة, touftolba = Ajuga Iva MONTEIL/SAUVAGE (1949, S. 94): ššende gūrę = Ajuga Iva Schreb. Teucrium Polium L. MERCIER (1951, S. 200): šendgura = ivette (variété de germandrée) ou bugle musquée

Die Droge wird von der Mehrzahl der Händler geführt. Sie besteht aus getrockneten Pflanzenteilen, in der Hauptsache sind es Stengel mit anhaftenden Blättern, die von einem weißen Haarfilz bedeckt sind. Die Stücke sind bis zu 5 cm lang.

Ajuga Iva شندڤورة

In der Volksmedizin gilt die Pflanze als Mittel, dessen heilkräftige Eigenschaften gegen vielerlei Beschwerden nutzbringend zu verwenden sind. Hauptsächlich preist man sie als Rheumamittel an. Pulverisiert und mit Honig vermischt soll sie bei regelmäßiger Einnahme rheumatische Beschwerden allgemeiner Art zum Abklingen bringen. Nach anderer Aussage soll diese Melange gut gegen Magenverstimmungen sein.

Außerdem wird das Kraut als Mittel gegen Nervosität empfohlen. Da man nervöse Angstzustände auf das Wirken übernatürlicher Kräfte zurückführt,

125 Beide Wörter gehören zu den Drogenbezeichnungen, die speziell in Nordafrika benutzt werden. Dabei gilt sondgåra als arabisches Wort, tåt tólba als berb. Synonym. Der sprachlichen Herkunft nach wäre — zumindest was tåt tólba betrifft — das Gegenteil zu behaupten, für den Sprachgebrauch trifft die Angabe jedoch zu. Die Drogenhändler und meine arab. Informanten gebrauchten die erstere, die Berber-Informanten durchweg die letztere Bezeichnung.

Der älteste mir bekannte Beleg für *šəndgūra* als Teucrium chamaepitys findet sich bei Leclerc 1874, Nr. 453, in der Schreibweise شندقورة. (S. dazu auch Dozy I, S. 790 und Beaussier 1958, S. 542).

wird die Droge so verwandt, wie man magische Mittel bevorzugt zu verwenden pflegt: die Pflanzenteile werden auf die glühenden Holzkohlen des məžmar gestreut und der Rauch vom Kranken eingeatmet.

Selbstverständlich findet man auch in rāṣ "l-ḥanūt genannten Drogen-

mischungen Gamanderkraut.

Wie Renaud bemerkt, ist tines der Universalmittel marokkanischer Volksmedizin (1934, S. 47). — Ein von Westermarck notierter Volksglauben illustriert die Wertschätzung dieser Pflanze: "In the Hiáina šendgûra ... which has been gathered in the morning before the sun has risen and the hoopoe has made itself heard, especially on New Year's day, is said to contain one hundred and one medicines" (1926, I, S. 110). Als Beispiele für die vielseitige Verwendung gibt er an, daß die Droge intern gegen Dysurie, extern gegen Kopfschmerzen benutzt wird; außerdem wird sie mit Milch vermischt Hunden gegen Erkältung (cold) eingegeben, ebenso aber auch zur Zähmung wilder Hunde verwandt (I, S. 110; II, S. 169 und 181). Bei den Ait Wäryåger wird sie von Frauen gegen Unfruchtbarkeit genommen (I, S. 110). Sie wird zu diesem Zweck getrocknet, zerstoßen und mit Honig vermischt gegessen (— also in der gleichen Weise verwendet wie im Mittleren Atlas als Rheumamittel und als Stomachicum).

Als Mittel gegen Nachwuchssorgen beschreibt auch Bulit die Pflanze, sagt aber, daß sie von den Frauen gekocht wird (1922, S. 334).

Gattefossé wieder beschreibt die Droge als Depurativum und Medikament gegen Magenkrankheiten, außerdem auch als Kopfschmerzmittel und Vermifugum (1921, S. 103). — Als magisches Mittel wird sie nach Westermarck von verschiedenen Nomadenstämmen benutzt, um den Buttersack gegen Zauberei zu schützen und um zu erreichen, daß die Buttermenge möglichst groß wird (I, S. 110, S. 248; II, S. 191, S. 299).

Salmon erwähnt in seiner Aufzählung der Drogen von Fez auch ein "chensgoûra" شنستورة, von dem er angibt, daß es sich um ein Mittel gegen Kopfschmerzen handele (1906, S. 94). Obwohl er die Droge nicht identifiziert, ist anzunehmen, daß sondgūra gemeint ist, zumal ja auch Westermarck und Gattefossé die gleiche Verwendung belegen.

štķ izrī شیح<sup>126</sup> إزرى

Artemisie, Pflanzenteile von Artemisia herba alba

QUEDENFELDT (1891, S. 77): schih = Artemisia Herba alba Asso Pays du Mouton (1893, S.XXVI): chich = w.o.

126 Šīḥ scheint im Prinzip alle Beifußarten zu bezeichnen, so nach Leclerc (I.B. 1881, Nr. 1372) Artemisia maritima und A. judaica, nach Levey (1966, Nr. 177) A. abrotanum. Achundow gibt "schîh" allgemein mit "Artemisia-Arten"

štħ 103

```
LAOUST (1920, S. 522):
                                       izri = w.o.
WESTERMARCK (1926, II,
                                       izri = w.o. (Ait Nder und At Ubahti)
  S. 185 und 229):
WESTERMARCK (1926, II, S. 350):
                                       \dot{s}\bar{e}h = \text{w.o.}
RENAUD (1934, S. 194,
                                       šīḥ شيح = w.o.
  Anmerkung zu Nr. 456):
TRABUT (1935, S. 35):
                                       ch \hat{i}ha شحة = w.o
Mercier (1937, S. 23):
                                       izri = armoise (Ait Izdeg)
DESTAING (1938, S. 21):
                                       arab. ššīh, berb. izri = armoise, artémise
Fogg (1941, S. 278):
                                       \dot{s}-\dot{s}ye\dot{h} l'har\dot{s}ani = w.o.
MERCIER (1951, S. 202):
                                       ših = armoise, romarin
GATTEFOSSÉ (1921, S. 95):
                                       cheih, schirh, chihh; berb. azzèré, izri = w.o.
                                          (,,Thym pour les colons de l'Afrique)
MONTEIL/SAUVAGE (1949, S. 59):
                                       š\check{s}ih, izri = w.o.
```

Die Droge besteht aus getrockneten, zerkleinerten Teilen des Blütenstandes der Pflanze, aus Knospen und Stengelstückehen.

Sie ist der gesamten Bevölkerung als Vermifugum bekannt und wird viel verwendet, da Darmparasiten ein sehr häufiges Übel sind. Die Art der Parasiten wird nicht besonders berücksichtigt, man spricht allgemein von hnūš Lar Behandlung werden die Pflanzenteile insgesamt im Mörser zerstoßen und am frühen Morgen dem Minztee zugesetzt, der auf nüchternen Magen getrunken wird. Der Tee soll nur schwach gesüßt werden. Nach anderer Auskunft nimmt man das Mittel mit reinem Wasser.

Šīh ist außerdem als Antirheumaticum in Gebrauch.

Als Wurmmittel wird Artemisia herba alba belegt in: Pays du Mouton (1893, S. XXVI), Prod. végét. (1921, S. 95), Renaud (1934, S. 194), Fogg (1941, S. 278), Charnot (1945, S. 563). Quedenfeldt (1891, S. 96) macht die gleiche Mitteilung, schreibt jedoch, daß die Pflanze "mit einem Stücke Dünndarm zusammengekocht" gegessen wird. — Eine andere Verwendungsart ist mit großer Wahrscheinlichkeit auf einfachen Analogieschluß zurückzuführen: Westermarck (1926, II, S. 349/350) und Fogg (1941, S. 278) geben an, daß in manchen Teilen Marokkos einige Pflanzen im Hausinneren aufgehängt würden, um Schlangen aus dem Haus fernzuhalten.

Als Rheumamittel wird Artemisia von Fogg (1941, S. 278) erwähnt. Auch als Stomachicum und Emmenagogum beschreiben Gattefossé (1921, S. 95), Renaud (1934, S. 194) und Fogg (1941, S. 278) die Pflanze.

Von Nutzen soll sie außerdem in der Wundbehandlung sein. Sowohl QUEDEN-FELDT als auch Hilton-Simpson erwähnen sie als brauchbares aseptisches

wieder (1893, Nr. 356). Vgl. außerdem auch Leclerc, A.Rzq. 1874, Nr. 940 und Seidel, 1908, Nr. 366. — Für Marokko kommt jedoch nur die in Hochsteppengebieten wildwachsende Artemisia herba alba in Frage (s. auch Renaud 1934, S. 194).

ist ein Plural von حنثر, das eigentlich "Schlange" bedeutet. Nach Beaussier bezeichnet man in Marokko damit auch den Regenwurm (1958, S. 245).

Mittel bei eiternden Wunden, nach Quedenfeldt wird die Pflanze zu diesem Zweck mit ungesalzener Butter gekocht (S. 77), nach Hilton-Simpson in Milch (1922, S. 67). Nach Gattefossé wird sie sogar in der Behandlung von Blattern therapeutisch genutzt (1921, S. 95).

Nach Emily Shareefa of Wazan sagt man von dem Kraut "Shehh", daß

es Gesundheit und Kraft gebe (1911, S. 44).

Einen besonderen Gebrauch machen einige Berberstämme von "izri". Am Morgen des Mittsommertages verbrennen die Ait Nder das Kraut verschiedener Pflanzen, zu denen auch Artemisia gehört, und setzen sich und ihre Besitztümer dem Rauch aus. Der magischen Kraft eines solchen Räucherwerks vertrauen auch die At Ubáhti. Sie beginnen mit dem Dreschen ihrer Ernte nicht vor 'ánṣāra, dem Mittsommertag, an dem ihr Dreschplatz mit Oleanderzweigen, Harmel und izri beräuchert wird (Westermarck, 1926, II, S. 185 und 229).

ș-șibər s-saqțălī

الصبر السقطلي 128

Aloeharz, eingedickter Saft von Aloe sp. (wahrscheinlich Aloe succotrina)

SALMON (1906, S. 57): RENAUD (1934, S. 131, Nr. 294): CHARNOT (1945, S. 228):

çabîr seqotry = aloès şabir suqutrī صبر سقطرى = aloès de Socotora (on trouve aussi ṣābr; au Maroc on dit ṣīber) s'iber = مسر = la drogue [Agave americana ?]

"Dans les Zemmour désignerait la tige de l'Aloès" [Zitiert nach einer Auskunft von R. Penet]

Der eingedickte, getrocknete Saft der Aloe kommt in kleinen schwarzbraunen, kandisartigen Stücken in den Handel, die einen herb-bitteren Geschmack haben. Die Droge wird im Mittleren Atlas in erster Linie gegen Muskelkater und ähnliche Ermüdungserscheinungen verkauft. Auf dem  $s\bar{\varrho}q$  von Bekrite wurde sie Nomaden als vorzügliches Mittel gegen Schmerzen in den Beinen angepriesen.

Zum Gebrauch werden die Harzstückehen mit Honig vermischt erhitzt und die auf diese Weise entstehende zähe Masse in kleinen Portionen gegessen.

In der alten arabischen Medizin wird Aloe besonders als Abführmittel genannt (vgl. E.I., Bd. IV, S. 28 und die in Fußnote 1 aufgeführten Belegstellen). Diese Verwendungsart kann für das untersuchte Gebiet nicht bestätigt werden. Moderne Hinweise auf den medizinischen Gebrauch der Aloe in Marokko fehlen.

ist die generelle Bezeichnung für alle Aloe-Arten, سقطری (= سقطری bezieht sich auf Socotra, die Inselgruppe in Indischen Ozean, die als Lieferant der besten med. Aloe gilt. Socotra-Aloe wurde auch in der alten arab. Medizin am höchsten geschätzt (vgl. Leclerc 1881, Nr. 1388; Achundow 1893, Nr. 369, S. 227/228; Guigues 1905, Nr. 422; Renaud 1934, Nr. 294).

sáhhat "n-ndár

صحة النتظ 129

#### Wurzelstücke

Bei einem Händler auf dem  $s\bar{q}q$  von Timhadite Tabschnitte unbestimmbarer Herkunft, die als Droge gegen Augenkrankheit bezeichnet wurden. Die Stücke haben eine glatte, braune Rinde, die einen hellen, faserigen Holzkern umschließt. Ihre Länge schwankt zwischen 5 und 8 cm, der Durchmesser liegt bei 2-3 cm.

Als Heilmittel soll man sie fein zermörsert zusammen mit der Augenschminke l-khol verwenden.

sandrús

صندر وس<sup>130</sup>

# Sandarak, Harz der echten Sandarakzypresse (Callitris quadrivalvis)

PAYS DU MOUTON (1891, S. CVII):

Renaud (1934, S. 66, Anmerkung zu Nr. 145):

TRABUT (1935, S. 254):

senderous سندروس Juniperus oxycedrus, Juniperus phoenicea

sandarūs = la gomme-résine du Thuya articulata L (= Callitris quadrivalvis Vent.), sandaraque

sindarous سندروس = sandaraque, Tetraclinis articulata (= Thuya articulata, = Callitris quadrivalvis)

Das helle, schwach gelb gefärbte, klare Sandarakharz ist ein einheimisches marokkanisches Produkt<sup>131</sup>, das durch Einschnitte in Stamm und Zweige von Callitris quadrivalvis gewonnen wird. Das ausfließende Harz erstarrt zu kleinen, stalaktitenartigen Tropfengebilden, die im Handel als Fragmente von maximal 1 cm Länge erscheinen.

Sandarak ist ein beliebtes Räuchermittel, das mit angenehmen weihrauchähnlichen Geruch verbrennt. Zusammen mit anderem Räucherwerk wird es hauptsächlich in der Magie benutzt, speziell als Vorbeugungs- und Abwehrmittel gegen  $\check{z}n\bar{u}n$ .

Die auf dem sõq von Azrou eingekaufte Probe war bereits vom Händler mit Koriandersamen versetzt worden, doch kombiniert man außerdem gern mit Mastix جاری ابیاض, Benzoeharz جاری ابیاض und anderen Harzen.

Diese Bezeichnung bezieht sich sehr direkt auf den angegebenen Gebrauch der Droge als Augenheilmittel: نظر = Gesundheit, نظر = Blick. — Die Anwendungsart des Mittels ist die bei allen einheimischen Augenpräparaten übliche (siehe Stichwort l-khol).

130 Eigentlich سندروس (so auch hist. belegt bei Leclerc 1874 Nr. 821 und 1881, Nr. 1238; Achundow 1893, Nr. 332, S. 222; Garbers 1948, Nr. 104; Levey 1966,

Nr. 156).

<sup>131</sup> Vgl. Prod. végét. 1921, S. 111 und S. 155.

Nach Lens wird "la gomme sandaraque" auch in der Volksmedizin verwendet. Die Autorin nennt die Droge als Bestandteil von Rezepten gegen langsam wirkende Vergiftungen 1925, S. 6), gegen Brustschmerzen (S. 11), gegen Indigestion (S. 17) und gegen Magenschmerzen (S. 29). Als Räuchermittel spielt Sandarak bei schwierigen Geburten eine Rolle (S. 50).

Als Gewürz wird es einem speziellen Gebäck beigefügt, das von Frauen hergestellt wird "pour diminuer l'ardeur d'un mari qui use trop souvent de son épouse" (S. 67). — Schließlich wird es sogar als Schönheitsmittel gebraucht: zerstoßen und mit dem Blut eines Stachelschweins verrührt, soll es — 7 Tage lang angewandt — die Gesichtshaut aufhellen (S. 77).

Bouquer macht folgende Angaben zum Gebrauch von Sandarak in der Volksheilkunde Nordafrikas: In Pulverform dient es als blutstillendes Mittel bei Nasenbluten; mit Öl versetzt, in dem Rosenblätter geweicht werden, ergibt es ein Medikament gegen Schrunden an den Brüsten, den Händen und Lippen, ebenso gegen Frostbeulen; vermischt mit zerstoßener Gallnuß entsteht ein Zahnpulver, das nach Extraktionen in die Zahnhöhle gefüllt wird, um starken Blutfluß zu vermeiden (1921, S. 23).

Wacholder-Nadeln, von Juniperus sp. (wahrscheinlich von J. phoenicea, Zypressen-Wacholder)

```
Pays du Mouton (1893, S. X):
                                   arâr, aréâr عرعر عرعار = Juniperus phoenicea
SALMON (1906, S. 91):
                                   'ar'ar عرعر (nicht identifiziert)
GATTEFOSSÉ (1921, S. 111):
                                   arâr = Tetraclinis articulata Vahl,
                                     Juniperus phoenicea L.
RENAUD (1934, Nr. 26):
                                   'ar'ār عرعار = genévriers et thuya
TRABUT (1935, S. 140):
                                   arhar عرعار = Juniperus phoenicea
CHARNOT (1945, S. 66):
                                   a'ra'r = thuva
MERCIER (1951, S. 272):
                                   'ar'ar = thuya
LOUBIGNAC (1952, S. 494):
                                   thuya = عرعار
```

Die getrockneten Nadeln werden bei Krankheit unbestimmter — also "übernatürlicher" — Art mit heißem Wasser überbrüht und der Dampf wird vom Kranken inhaliert (der Geruch ähnelt dem von Fichtennadeln). — Außerdem gilt 'ar'ar aber auch als Medikament gegen Kopfweh und Fieber.

182 'aṛ'aṛ scheint in Marokko sowohl die Nadeln verschiedener Juniperus-Arten zu bezeichnen (Renaud nennt J. phoenicea, J. thurifera und J. oxycedrus, 1934, S. 15, Anmerkung zu Nr. 26), als auch die nadelförmigen Blätter von Tetraclinis articulata, = Callitris quadrivalvis, Sandarakzypresse. — Das Wort ist in der gleichen Schreibweise bereits bei Ibn al-Baiṭār verzeichnet, Leclerc identifiziert es mit Juniperus (1881, Nr. 1528).

Von arabischen Informanten in Azrou wurde die Droge in pulverisierter Form mit Buttermilch vermischt eingenommen, während Berbernomaden der Beni Mgild sie zum gleichen Zweck mit kaltem Wasser vermischt in die Haare strichen.

Eine ähnliche Verwendungsart gibt QUEDENFELDT an. Er schreibt, daß arâr-Ästchen (identifiziert als Callitris quadrivalvis Vent.) mit Wasser oder Buttermilch gekocht gegen "Hitze" genommen werden (1891, S. 76).

Andere Verwendungsmöglichkeiten hat Salmon in Fes notiert (1906, S. 91/92). Danach werden Früchte und Nadeln von 'ar'ar mit "leben", Buttermilch, vermischt als Brechmittel genommen. Mit Wasser eingenommen soll das Mittel bei stillenden Frauen die Milch vermehren. Außerdem aber soll es sehr wirksam sein "contre les démons de toutes catégories".

Nach Gattefossé werden die Blätter von Tetraclinis articulata als Abtreibungsmittel benutzt. Als Pflaster aufgelegt dienen sie zur Heilung von chronischem Kopfschmerz (1921, S. 111).

Ein sehr typisches magisches Rezept teilt Charnot mit: Man nimmt eine Melange aus عرعر (= thuya), Renunculus muricatus اذن الحلوف, Samen von Ptychotis افريلان, Myrte اطريلان, und Samen von Melilotus macrocarpa افريود, pulverisiert sie und fügt sie dem Kuskus einer Person zu, die man verderben möchte. Die so präparierte Speise ruft zunächst Husten, dann Abmagerung hervor, und führt schließlich im Verlauf von acht Monaten den Tod herbei (1945, S. 66).133

'äschba = Sarsaparilla

## 'aṛūg 'l-'ášba

QUEDENFELDT (1891, S. 78):

عروكُ العشبة 134

### Sarsaparillawurzel, von Smilax officinalis

Gattefossé (1921, S. 125): achba, ochba = salsepareille

Westermarck (1926, I, S. 167): 'ášba = sarsaparilla

Renaud (1934, S. 151, 'ušba = salsepareille

Anmerkung zu Nr. 345):

Trabut (1935, S. 243): achba مُشَدِّ = Smilax officinalis

Destaing (1938, S. 255): l'ašebt مُشَدِّ = salsepareille (Soûs)

Mercier (1945, S. 356): 'ašba = salsepareille

Loubignac (1952, S. 496): مُشِدُ = salsepareille (Zaër)

Nach Hilton-Simpson werden Rinde, Harz, Beeren und Nadeln von Juniperus phoenicea viel in der Volksheilkunde Algeriens verwandt (s. 1922, S. 40, 61, 32, 58, 66, 76).

134 'Arūg ist die ländlich marokkanische Ausspracheweise von 'arūq غروقً (klass. arab. 'uruq), einer Pluralform, die zur Generalbezeichnung von Wurzelwerk verwendet wird.

'Ašba, pl. 'ašub عثوب ist die generelle Bezeichnung für "Heilkraut"; die Sarsaparilla wäre damit "das Heilkraut an sich". (Die klass. arab. Vokalisierung 'ušba wird in der Volkssprache Marokkos zu 'ašba).

Lange, rotbraune Wurzelenden von etwa 0,5 cm Durchmesser werden zu Ringen gerollt in den Handel gebracht und viel verkauft. — Die Droge gilt als Mittel gegen Ermüdungserscheinungen, speziell gegen sexuelle Müdigkeit des Mannes.

Folgendes Rezept soll von hervorragender Wirksamkeit sein: Man pulverisiert und mischt Sarsaparillawurzel mit Ingwer مود النوار, Gewürznelke مود النوار, Kressesamen مود النوار, Rosmarin ازير, und Myrte ريحان. Das Gemenge wird mit Honig verrührt und ohne weitere Zutaten gegessen. Danach muß der Mann sieben Tage lang kultisch rein bleiben (unter besonderer Beachtung der sexuellen Enthaltsamkeit). — Nach Ablauf dieser Frist stellt sich der gewünschte Erfolg mit Sicherheit ein.

Eine Vielzahl von Rezepten, in denen Sarsaparilla erscheint, ist bei Lens aufgeführt. Danach wird die Droge bei folgenden Gelegenheiten verwendet: Als Medikament gegen Syphilis (1925, S. 21 und 22), als fruchtbarkeitsförderndes Mittel für Frauen (S. 38), zur Normalisierung starker Regelblutung (S. 45) und gegen Regelschmerzen (S. 48), als Heilmittel für eine Frau, "qui souffre d'un froid dans le ventre" (S. 49) und zur Erleichterung schwieriger Geburten (S. 51).

Als Mittel gegen "syphilitic affections" erwähnt auch Westermarck die Sarsaparille (1926, I, S. 167), ein gleicher Hinweis findet sich bei Renaud (1934, S. 151) und auch Quedenfeldt hat ein Rezept zur Behandlung der Syphilis notiert, in dem "äschba unerläßlich ist (1891, S. 78)<sup>135</sup>.

Destaing dagegen vermerkt für das Soûs-Gebiet, daß die Pflanze als Depurativum gebraucht wird (1938, S. 255).

وَ النجم 'arág'n-nžóm

Queckenwurzeln, das Rhizom von Agropyrum repens (= Triticum repens)

PAYS DU MOUTON (1893, nedjem 矣 = Cynodon daetylon S. LXXXIII):

Renaud (1934, S. 176, nžem (vulg.) = chiendent; Agropyrum repens Anmerkung zu Nr. 409): O.B. = Triticum repens L., et Cynodon

Trabut (1935, S. 17): nedjem (u.a.) реј = Agropyrum repens, chiendent

135 Als Mittel gegen الرض الكبير, die große Krankheit" (= Syphilis) wird die Sarsaparille schon bei 'Abd er-Rezzāq beschrieben (Leclerc 1874, Nr. 644). — Dieser Gebrauch scheint weit verbreitet zu sein: nach 'Abd ar-Raḥmān Ismā'il wissen in Ägypten sogar die Kinder, daß "'ishba" gegen Syphilis hilft (Walker 1934, S. 71).

in der Bedeutung "chiendent" نجم. عروك العشبة siehe unter Stichwort غيم. عروك أبخ in der Bedeutung "chiendent" ist historisch belegt bei LECLERC 1874, Nr. 595 und 18, Nr. 458, GUIGUES 1905, Nr. 513. (Vgl. dazu auch BEDEVIAN 1936, Nr. 151).

*l- 'afṣa'* 109

Monteil/Sauvage (1949, S. 109): \*\*ennéžem = Cynodon Dactylon Mercier (1951, S. 154): \*\*njem = chiendent

MERCHER (1991, S. 194): njem = chiendentLOUBIGNAC (1952, S. 566): rightarrow = chiendent

Helle, gelbliche Rhizomfragmente von etwa 5 cm Länge, die maximal 3 mm stark sind, erscheinen auf den Märkten als eines der zahlreichen Mittel gegen Rheuma.

Folgendermaßen sollen sie verwendet werden: Man zerstößt eine angemessene Portion im Mörser, siebt feines Pulver aus, gibt Wasser hinzu und läßt das Präparat eine Nacht lang stehen. Am Morgen nimmt man es auf nüchternen Magen gegen rheumatische Beschwerden.

العفصة 137 العفصة 137

Galle von Quercus infectoria

BOUQUET (1921, S. 23): afsa = noix de gallePerrot/Gattefossé (1921, S. 125): afca = noix de galles

Renaud (1934, Nr. 309): 'ats عفص = noix de galle (Quercus lusitanica

Lamk, var. infectoria A.D.C.)

Trabut (1935, S. 216): el afsa العنسة — Quercus Mirbeckii, Quercus

lusitanica, chêne zen (noix de galle) l-'asfa = oak gall, Quercus infectoria

Fogg (1941, S. 284): l-'aşfa = oak gall, Quero MERCIER (1951, S. 266): 'afşa = noix de galle

Es handelt sich um eine sehr harte, gelblich-braune, kugelige Eichengalle von etwa 2 cm Durchmesser, die mit unregelmäßig verteilten zackenartigen Erhebungen versehen ist.

Sie wird — pulverisiert — als Mittel gegen Koliken benutzt, von Frauen außerdem als Medikament bei Regelbeschwerden verwendet.

Wie die Mehrzahl aller Drogen wird sie auch in Melangen verkauft, die je nach Zusammensetzung den unterschiedlichsten Zwecken dienen können.

Auf dem  $s\bar{p}q$  von Azrou wurden von einer Händlerin Eichengallen feilgeboten, die wie Perlen durchbohrt waren. Sie fanden Absatz als Amulette für Kleinkinder. Ihre spezifische magische Wirksamkeit soll darin bestehen, daß sie die Kinder gegen alle Arten endemischer Hauterkrankungen schützen<sup>138</sup>.

137 Wie Renaud bemerkt, hat 'afş die Bedeutung von "Adstringens" (1934, S. 137). Die Bezeichnung erscheint in allen einschlägigen Werken zur arabischen Drogenkunde als عفصة ; عفصة scheint speziell in Nordafrika gebraucht zu werden. (Beispiele für alte Belege: Leclerc 1881, Nr. 1564; Achundow 1893, Nr. 399, S. 234; Guigues 1905, Nr. 210; Seidel 1908, Nr. 62; Garbers 1948, Nr. 3; Levey 1966, Nr. 203).

<sup>138</sup> Sehr ähnliche Beispiele für den medizinischen Gebrauch der Gallen bringt bereits Abd er-Rezzāq (LECLERC 1874, Nr. 655).

Die große Variationsbreite derartiger Substanzen wird bei Fogg (1941, S. 284) deutlich, der folgende Verwendungsmöglichkeiten für die Galle angibt: In Kombination mit Gallen von Tamariske und Pistazie wird sie — angemischt mit Olivenöl — gegen Kahlköpfigkeit verwendet; kombiniert mit Kupfersulfid und Antimon und ebenfalls mit Öl versetzt dient sie als Haarfärbemittel; mit Benzoeharz vermischt wird pulverisierte Galle zur Wundbehandlung benutzt; in Essig abgekocht nimmt man sie als Mundspülmittel bei Zahnschmerzen. Unvermischt wird die Droge nach Fogg benutzt: von Frauen zur scheinbaren Wiederherstellung verlorener Jungfräulichkeit und als empfängnisverhütendes Mittel, außerdem — in Milch genommen — als Mittel gegen Diarrhöe<sup>139</sup>.

Einige dieser Rezepte finden sich in abgewandelter Form auch bei LENS. Danach wird pulverisierte Gallnuß gemeinsam mit anderen Substanzen als Zahnpulver verwendet (1925, S. 82/83) und zur Vortäuschung jungfräulicher Unberührtheit mit Alaun und "la bouche d'une grenade" kombiniert (S. 56)<sup>140</sup>. Bouquet schreibt, daß nach Zahnextraktionen ein Pulver aus Sandarakharz und Gallnuß in die Zahnhöhle getan wird, um Blutsturz zu vermeiden (1921, S. 23).

"Noix de galle" und Kauris werden dagegen als Amulett gegen syphilitische Geschwüre getragen, genauer gesagt als "remède pour que les boutons ne reviennent plus (LENS, S. 24).

'ánbåṛ 'úd l-'anbắṛ عنبر 141 عود العنبر

Veilchenwurzel, Rhizomstücke von Iris germanica (auch Iris florentina und Iris pseudo-acorus)

Gattefossé (1921, S. 109):

el amber-el-dor, oud-el-amber, amber = Iris germanica L., I. florentina L., le rhizome 'anbar عنبر = Iris germanica L.

Renaud (1934, S. 16, Anmerkung zu Nr. 28):

(nach 'Alami: 'ud al-'anbar)

RENAUD (1934, S. 59,

'anbar = I. germanica, I. florentina,

Anmerkung zu Nr. 129): I. pseudacorus

<sup>139</sup> Hautausschläge sind bei marokkanischen Kindern außerordentlich häufig zu beobachten. Auf allen Märkten werden daher therapeutische und magische Gegenmittel verlangt. Viele Familien haben ihre eigenen erprobten Hausmittel, deren Rezepte von einer Generation zur anderen weitergegeben werden.

140 Lens gibt leider nicht an, welche Gallnuß gemeint ist, ebenso fehlt der arab. Terminus. Lediglich die gleiche Verwendungsart läßt den Schluß zu, daß es sich um die Eichengalle handelt.

 $^{141}$ Neben 'anbår wird auch die Bezeichnung 'ūd l-'anbår "Ambra-Holz" gebraucht. Das geschieht besonders dann, wenn man Mißverständnissen vorbeugen zu müssen glaubt.

'ánbår 111

TRABUT (1935, S. 136): ambar ed dor عنبر الدور I. germanica, I. albicans, (rhizome) CHARNOT (1945, S. 232): a'nber عنر = Iris germanica, le rhizome CHARNOT (1945, S. 233): "L'Iris germanica, dont le rhizome est vendu dans le boutiques indigènes sous le nom de a'nbar, oû'd el a'nber, est souvent remplacé par le rhizome d'Iris jaune, I. pseudo-acorus, ou par l'Iris blanc, I. florentina". 'ûd 'l'ánbår = rhizome de l'iris germanica

Brunot (1952, S. 550):

Als 'anbar wird außer echtem Ambra eine weitere Droge verkauft, die aber nicht etwa das oben als 'inibra erwähnte falsche Ambra sein soll.

Es handelt sich um sehr harte, helle Wurzelstücke, die eine gedrungenrundliche Form haben und einen angenehm süßen, veilchenähnlichen Duft verströmen. Die Fragmente sind mit großer Wahrscheinlichkeit gereinigte und getrocknete Rhizomstücke der deutschen Schwertlilie.

Mit dem echten Ambra haben sie außer der Bezeichnung den Verwendungszweck gemeinsam: zu Pulver zerrieben und mit Milch vermischt benutzt man die Droge in der Volksmedizin gegen rheumatische Erkrankungen. Außerdem soll sie das allgemeine körperliche Wohlbefinden günstig beeinflussen.

RENAUD gibt an, daß Rhizomstücke von Iris germanica unter der Bezeichnung 'anbar in Marokko von allen Drogisten verkauft werden (1934, S. 16), er nennt jedoch keinen Verwendungszweck.

Nach Trabut werden die pulverisierten Wurzelstücke als Würzstoff und als Parfüm verwandt (1935, S. 136). Die gleiche Angabe macht Gattefossé, fügt jedoch hinzu, daß sie von den Frauen zur Erhöhung ihres Körpergewichtes benutzt würden. Man setzt die Droge zu diesem Zweck verschiedenen Speisen zu, bevorzugt dem Nationalgericht Kuskus (1921, S. 109).

Zu Infusionen ...contre les refroidissements et contre le gonflement de la rate" will Bouquet Iriswurzel verwendet wissen (1921, S. 25).

Bei CHARNOT finden sich zusammengefaßt die gleichen Angaben. Auch er nennt das Rhizom ein Parfüm, ein Gewürz, das — dem Kuskus beigefügt — Gewichtszunahme herbeiführen soll, ein Medikament gegen Erkältung und gegen Milzschwellung, außerdem eine Arznei zur Abführung der Galle und - in Verbindung mit Essig - ein Gegengift (1945, S. 233).

In der Oase Tabelbala wird "amba", fein pulverisiert und mit Schafsbutter vermischt, einem Neugeborenen als erste "symbolische" Nahrung gegeben. Rhizomstücke werden außerdem in das Amuletthalsband eingefügt, das das Kind bis zu seiner Entwöhnung trägt; per Analogiezauber sollen sie das Zahnen erleichtern. In der gleichen Absicht gibt man dem Kleinkind aber auch eine Wurzel als Kaumittel (CHAMPAULT, 1956, S. 206 und 201/202).

'úd `d-dəfla ḥbúb `d-dəfla l-kəbbába عود الدّفلة 142 حبوب الدّفلة الكبّابة 143

Fruchtkapseln des Eucalyptus (Eucalyptus sp.), (aff. Eucalyptus virgata)

Beliebter Bestandteil zahlreicher Räuchermittel sind kleine, holzige Fruchtkapseln einer Eucalyptusart. Sie erscheinen regelmäßig in Verbindung mit Glimmerstücken<sup>144</sup>, während die übrigen Mischungskomponenten variieren.

Je nach Zusammensetzung kann eine solche Mischung zum Liebeszauber oder als magisches Mittel gegen Krankheit gebraucht werden (vgl. als Beispiel Mischung Nr. 6).

In der Regel streut man sie ins Feuer und erwartet die erwünschte Wirkung vom Rauch oder Duft der brennenden Substanzen.

Eine weitere mögliche Verwendungsart besteht darin, sie als Amulettfüllung zu benutzen. So werden z.B. Seeigelskelette zu Amulettzwecken verkauft, die mit einer l-'ašūb 's-səb'a العشوب السبّعة, die sieben Medikamente" genannten Drogenmischung gefüllt werden, in der sich rot und grün eingefärbte Eucalyptuskapseln befinden (vgl. Mischung Nr. 16 und Stichwort).

'úd 'l-qmáṛī

عود القمارى<sup>145</sup>

Aloeholz, Kernholz von Aquilaria agallocha

MEAKIN (1891, S. 68): SALMON (1906, S. 65,

Fußnote 3):

âôd el kmári = benzoin wood
 'oud qomâry = agalloche ou bois d'aloès,
 Aloexylon agallochum

142 Dəfta دفاي (— klass. diftā وناي —) wird in allen Wörterbüchern mit "Oleander" (Nerium oleander L.) übersetzt und scheint auch in Marokko in dieser Bedeutung zu existieren (s. Prod. végét. 1921, S. 97 und Charnot 1945, S. 475). Im vorliegenden Falle handelt es sich jedoch um Eucalyptus-Fruchtkapseln, die von den Drogenhändlern als "dəfta-Holz" oder "dəfta-Körner" bezeichnet werden. (Ersteres ist eine analoge Bildung zu 'ūd 'n-nūwār "Blumenholz", der geläufigen Bezeichnung für Gewürznelken).

148 Zu kəbbába s. Stichwort kəbbába həndīya الكبتابة الهندية.

Glimmer ist ein für magische Zwecke vielbenutztes Mineral, das unter der Bezeichnung n-nsar = ,,der Sieg" gehandelt wird (vgl. Stichwort).

 $^{145}$  ' $\overline{U}d$  bedeutet allgemein arab. "Holz", wird aber häufig speziell in der Bedeutung "Aloeholz" verwendet (s. Leclerc 1874, Nr. 648 und 1881, Nr. 1603; Achundow 1893, Nr. 395, S. 234; Guigues 1905, Nr. 266; Renaud 1934, Nr. 308; Garbers 1948, Nr. 122).

Die klass. Drogenkunde unterscheidet eine Reihe verschiedener Arten, die jeweils nach ihrem — vermeintlichen oder tatsächlichen — Herkunftsort bezeichnet werden. Eine gute Zusammenstellung aller Varianten findet sich bei Garbers, S. 360-364. Das in obigem Falle gebrauchte Adjektiv قرارى bezieht sich auf das alte Reich

Marçais (1911, S. 432):

Westermarck (1914, S. 133 und 1926, I, S. 111, 236): Renaud (1934, Nr. 280 und Nr. 308):

Brunot (1952, S. 671):

لود القارى (parfois: 'ād-lqmāri) المود القارى (parfois: 'ād-lqmāri) المود القارى - ,aloès pour les fumigations'

'ūd qmâri = agal wood

al-'ūd al-qumārī = bois d'agalloche,
Aquilaria Agalloche Roxb.
'ūd qmậri = bois d'aloès, parfum à brûler

Als besonders kostbares Räuchermittel wird ein dunkelbraunes Holz vertrieben, das in Abschnitte von ungefähr 3 cm Länge zerteilt ist. Herkunft und botanische Zuordnung ist den Händlern unbekannt, doch wird der hohe Preis zum Teil mit dem Hinweis erklärt, die Ware werde von weit her importiert.

Die Bezeichnung "Khmer-Holz", sowie die Verwendung als Räuchermittel, weisen auf das ostindische Aloeholz hin<sup>147</sup>. Beim Verbrennen entwickelt es einen angenehmen aromatischen Duft, der nach allgemeiner Auffassung vorzüglich geeignet ist, den Einfluß der žnūn zu neutralisieren. "Ūd l-qmārī wird besonders an großen islamischen Festtagen verwendet. Viele Händler führen den Artikel nur bei solchen Gelegenheiten. Als Hauptanlässe wurden genannt: der 27. Tag des Monats Ramaḍān, das Geburtsfest des Propheten "īd 'l-mūlūd, das Fest zum Abschluß des Fastenmonats 'l-'īd 'ṣ-ṣġīr (bzw. das Fest des Fasten-Brechens 'īd l-fiṭr). Wie üblich wird das Holz nicht allein verwendet, sondern mit verschiedenen anderen Räuchermitteln kombiniert.

Belege für den Gebrauch von Aloeholz in Marokko finden sich vor allem bei Westermarck. Danach scheint "agal-wood" prinzipiell als Schutzmittel gegen "jnūn" verbrannt zu werden. Neben allgemein gehaltenen Hinweisen (siehe z.B. 1926, I, S. 111, S. 308/309 und 1935, S.16) werden u.a. folgende Einzelbeispiele gebracht: In der Stadt Fes wird im Rahmen der Hochzeitszeremonien eine "considerable quantity" des Räuchermittels zusammen mit verschiedenen anderen Substanzen verwendet (1914, S. 133), ebenso bei der Namensgebung eines Kindes (1926, II, S. 387) und bei Todesfällen (1926, II, S. 436) — also bei bedeutsamen Vorkommnissen des menschlichen Lebens. Für andere Landesteile liegt der Nachdruck auf dem Gebrauch bei Todesfällen; so wird in Tanger die Grabkleidung eines Verstorbenen dem Rauch von Aloeholz ausgesetzt (1926, II, S. 447), während bei den Ḥiáina und Ait Sádděn der Ort der Leichen-

Khmer in Kambodscha, von frühen arab. Geographen bereits als Lieferant des begehrten Duftholzes beschrieben (eine Sammlung der alten Nachrichten über فيار bringt Ferrand 1907 in J. A., X). — Nach einem Artikel in der Cyclopaedia of India wird auch auf indischen Märkten ein Aloeholz unter der Bezeichnung "ud-ikamari" verkauft, das mit Aloexylon agallochum identifiziert wird (s. Stichwort Agallocha Wood, I, S. 38).

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> Zu ' $\bar{u}d$  l- $qm\bar{a}r\bar{i}$ , statt l-' $\bar{u}d$  l- $qm\bar{a}r\bar{i}$  siehe auch 'Abd er-Rezzāq Nr. 648 (Leclero 1874).

<sup>147</sup> Ob es sich bei dem auf den Atlas-Märkten gehandelten 'ūd l-qmāri tatsächlich um ein aus Kambodscha importiertes Aloeholz handelt, ließ sich an der eingekauften Probe nicht verifizieren.

waschung auf diese Weise gereinigt und vor bösen Geistern geschützt wird (1926, I, S. 404; II, S. 444/445 und 526).

Westermarck bezeugt ebenfalls die Verwendung von 'ūd qmāri an religiösen Festtagen, speziell beim l-'ūd l-kbīr (1926, I, S. 236; II, S. 107). Verschiedentlich wird auch in der Nacht zum Freitag Aloeholz mit anderem Räucherwerk im Hause verbrannt (1926, I, S. 309).

ʻúd `n-nūwār qṛó̯nfəl عود النوار <sup>148</sup> القرنفل

Nelken, die Blütenknospen des Gewürznelkenbaumes (Eugenia caryophyllata)

```
aeud nuár عود نوار Gewürz-Nägelein
Höst (1781, S. 271):
                                     \hat{a}\hat{o}d en-noo\hat{a}r = cloves
MEAKIN (1891, S. 68):
WESTERMARCK (1914, S. 178):
                                     n-nw\bar{a}r = \text{cloves (Ait Yúsi)}
BOUQUET (1921, S. 30):
                                     kronfel = girofle
Perrot/Gattefossé (1921, S. 126): kronfel = clous de girofle
                                     arantul قنف 'ūd en-nuwwār = Eugenia
RENAUD (1934, S. 153,
                                       aromatica H.Bn. (= Caryophyllus aroma-
  Anmerkung zu Nr. 351):
                                     qeronfel قرنفل, rass qeronfel = Eugenia
TRABUT (1935, S. 106):
                                       aromatica, girofle, clou de g.
                                     qrenfel und qronfel = oeillet; clou de girofle
MERCIER (1951, S. 166 u. 167):
                                     'ūd 'nnuuâr = clous de girofle, collect., est le
Brunot (1952, S. 555):
                                       synonyme rural de grónfel
```

Die als Gewürznelken in aller Welt bekannten getrockneten Blütenknospen von Eugenia caryophyllata werden auf jedem  $s\bar{\rho}q$  und von jedem ' $att\bar{q}r$  vertrieben.

Den anteilmäßig größten Raum nehmen sie im Sortiment weiblicher Drogenhändler ein, denn 'ūd n-nūwār ist zuallererst und vordringlich ein Artikel für Frauen. Aroma und Würzkraft der Nelken werden nicht etwa zur Geschmacksverbesserung bestimmter Speisen genutzt; geschätzt und begehrt ist vielmehr ihr Duft in der einheimischen Kosmetik.

Im Mörser zu feinem Pulver zerstoßen und mit Henna-Pulver vermischt, ergeben sie ein Schönheitsmittel für die Haare, das mehrere Vorteile in sich vereinen soll: es pflegt und verschönt die Haare, erfrischt den Kopf und ver-

148 'Ūd 'n-nūwār, wörtl. übers. "das Holz der Blume", sinngemäß wohl mehr "Holz in Blumenform", wird als volkstümliche Bezeichnung häufiger gebraucht als qránfəl, ein Wort, das von gr. καρυόφυλλον abzuleiten ist (als qaranful, oder qurunful hist. belegt bei Leclerc 1874, Nr. 742 und 1883, Nr. 1748; Achundow 1893, Nr. 457, S. 245; Guigues 1905, Nr. 104; Garbers 1948, Nr. 90; Renaud 1934 Nr. 351; Levey 1966, Nr. 231).

treibt Kopfschmerzen, und es bringt der Frau, die es anwendet, außerdem Glück.

Eine Behandlung der Haare mit diesem Kosmetikum wird natürlich besonders bei festlichen Gelegenheiten vorgenommen, kann jedoch nach Wunsch und Belieben einer jeden Frau auch ohne speziellen Anlaß stattfinden.

 ${}^t\bar{U}d$   ${}^rn$ - $n\bar{u}w\bar{u}r$  gehört zu jenen Drogen, die einem Mädchen zu ihrer Hochzeit überreicht werden, aber auch eine tote Frau wird damit zur Grablegung vorbereitet.

Als medizinisches Mittel werden die Nelken mitunter gegen Zahnweh gebraucht. Man kaut solange darauf, bis die Schmerzen nachgelassen haben.

Wie fast alle anderen Drogen wird auch diese daneben verschiedenen Melangen unterschiedlicher Bestimmungsart beigemischt (s. z.B. Mischung Nr. 1, 11, 15).

Als Duftstoff und Schönheitsmittel der Frau wird "qaranful" schon in der altarabischen Liebeslyrik erwähnt (Lichtenstädter 1932, S. 51/52). Es ist sehr wahrscheinlich, daß man damit zu allen Zeiten die Vorstellung einer schützenden und glückbringenden Kraft der Droge verband. So erscheinen Gewürznelken nicht selten im Zusammenhang mit Amuletten<sup>149</sup>. Ein sehr auffälliges Beispiel ist die bei Champault/Verbrugge abgebildete, ganz mit Nelken besteckte Amulett-Orange, die eine Braut ihrem Bräutigam kurz vor der Hochzeit schenkt (1965, S. 122/123). Stammt dieses Beispiel auch aus dem Mzab-Gebiet von Algerien, lassen sich Parallelen zum marokkanischen Brauchtum nicht übersehen. Wie erwähnt, wird im Mittleren Atlas einer Braut zur Hochzeit ein Vorrat Gewürznelken geschenkt. Westermarck bestätigt diese Sitte für die Ait Yúsi: der Bräutigam läßt seiner Braut neben anderen Geschenken Henna, Safran und Gewürznelken überbringen (1914, S. 178).

Nach Doutté parfümiert sich die Braut bei den Rehâmna anläßlich ihrer Verheiratung mit "clou de girofle", dazu mit Safran und "senbel" (= "nard celtique") und einer Pflanze namens "târa" (1905, S. 338).

Der Glaube an die magische Kraft eines Nelken-Henna Gemisches wird an zwei Beispielen deutlich, die Westermarck an anderer Stelle anführt: Bei den Uläd Bü'azîz wird es als gückbringend angesehen, beim Aufstellen des Zeltes einen oder zwei Haken, mit denen das Zelt befestigt wird (berb. hrāb, ihrîběn) mit dieser Mixtur und mit Rosenwasser zu bestreichen (1926, II, S. 25). Die At Ubáhti wiederum schützen sich gegen den Bösen Blick und gegen Dschinnen mit einem Amulett aus Hyänen-Haut, die u.a. mit einem Nelken-Henna Brei präpariert wurde (II, S. 319).

Im Zusammenhang mit verstorbenen Frauen erwähnt Legev die Droge (1926, S. 166). Eine dahingehende Mitteilung findet sich auch bei Champault (1969, S. 359 für Tabelbala).

Als Bestandteil einer großen Anzahl volkstümlicher medizinischer Mittel werden "clous de girofle" von Lens beschrieben. Danach verwendet man sie: gegen Sumpffieber (1925, S. 4), Lähmung der Arme oder Beine (S. 10), Kopf-

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> Vgl. Kriss, II, 1962, S. 49.

schmerzen (S. 13), Syphilis (S. 21 und 23), eine fiebrige Kinderkrankheit (S. 30), zu starke Regelblutung (S. 45), eine Frauenkrankheit, die sich durch "Kälte im Bauch" bemerkbar macht (S. 49), als weibliches Schönheitsmittel gegen frühzeitiges Altern (S. 73), zum Aufhellen des Teints (S. 77 und 78) und zur Verbesserung der Augenschminke (S. 81).

l-ġálba zġibˇt ʿallú ألغالبة<sup>150</sup> زغيبة عل*تو* 

Akaziensamen (Acacia sp.), (aff. Acacia cyclops)

Glänzend schwarzbraune, 6 mm lange Akaziensamen wurden auf dem  $s\bar{\varrho}q$  von Timhadite als Droge verkauft. — Es scheint sich um keinen sehr üblichen Artikel zu handeln.

Der Händler, der die beiden oben aufgeführten Ausdrücke nebeneinander als Warenzeichnung angab, teilte außerdem mit, daß die Samen von einem Baum der Meeresküste stammten.

Verkauft werden sie ausschließlich an Frauen, die sie zu magischen Zwecken verwenden. Außer der Mitteilung, daß man sie besonders als Räuchermittel benutzt, waren keine weiteren Angaben zu erhalten.

Charnot, der Akaziensamen unter der Bezeichnung semqûla سمقالة notiert hat, beschreibt die Droge als Bestandteil einer magischen Mischung, die als Gift gebraucht wird. Kombiniert mit "Anagyre fetide", خروب الخنزير, und "gomme d'euphorbe", علك الفريبون, und der Suppe einer unliebsamen Person beigemischt, soll die Melange zunächst Erbrechen und blutigen Durchfall hervorrufen und darauf den Tod herbeiführen (1945, S. 69).

l-gāsū́l l-bəldí

الغاسول البلدي 151

Seifenkraut, hier: das Kraut der Mittagsblume (Mesembryanthemum nodiflorum)

LEARED (1891, S. 335):

ghassoul = Mesembryanthemum (,,Although evidently it is nearly related to M. cordifolium L., apparently other plants are employed under the same name, since a species of Silene was received as Ghassoul or Tegaghust")

 $^{150}$  Renaud gibt das Wort  $al\-.\dot{g}\bar{a}liba,$ "die Siegreiche", als Bezeichnung für "Efeu" an (1934, Nr. 209, S. 94).

<sup>151</sup> Übers.: "Das einheimische Waschmittel" (vgl. dazu auch das Stichwort الغسول).

frifra 117

| Perrot (1921, S. 163):  | rassoul = Mesembryanthemum nodiflorum [Dazu jedoch auch Prod. végét. S. 82 mit einer Aufzählung aller als Seife benutzten Pflanzen] |
|-------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Trabut (1935, S. 18):   | rh'assoult غسولت = Aizoon hispanicum<br>(,,Employé comme saponifère au Maroc'')                                                     |
| Trabut (1935, S. 166):  | rhaçoul غاسول, rhaçoul el beri  = Mesembryanthemum nodiflorum  (,,Est utilisé pour laver")                                          |
| Charnot (1945, S. 228): | $r$ 'åsoûl غاسول = Agave americana L., (,,les parties souterraines utilisées pour laver'') $^{152}$ .                               |

Trockene Pflanzenstengel von 2–8 cm Länge, an denen sich zum Teil kleine ovale Samenkapseln befinden, werden als Waschmittel verkauft und als solches zum Waschen von Schafwolle benutzt.

Daneben gibt es jedoch eine zweite, ganz anders geartete Verwendungsmöglichkeit: Glaubt man, Opfer einer durch magische Manipulationen hervorgerufenen Vergiftung,  $t\bar{u}k\bar{a}l$ , zu sein, nimmt man das Kraut als Gegengift. Es wird pulverisiert und in Buttermilch verrührt getrunken.

Eine Vielzahl verschiedener Pflanzen wird in Marokko als "Seife" benutzt, in erster Linie zum Waschen von Wolle<sup>153</sup>. Wie jedoch schon Perrot bemerkt, wird auf den Eingeborenenmärkten am häufigsten Mesembryanthemum nodiflorum zu diesem Zweck verkauft, und zwar "pédoncules et fruits" der Pflanze (Prod. végét. 1921, S. 82)<sup>154</sup>.

أو يفرة <sup>155</sup> فريفرة <sup>155</sup>

Samen von der sizilianischen Augenwurz (Athamanta sicula)

```
Salmon (1906, S. 95): frifra فريفرة ? [nicht identifiziert]
Gattefossé (1921, S. 91): berb. tafifrâne, tafifer = Athamanta sicula L.
Renaud (1934, Nr. 79): tafīfra اقافريفرا ترابع ترابع ترابع ترابع ترابع المستقبل المستقبل ترابع المستقبل المستقبل
```

- 152 Dazu auch: Bedevian 1936, Nr. 2280; Brunot 1952, S. 579/580.
- 153 Zur Körperpflege wird heute von der ärmeren Bevölkerung eine grobe Kernseife, von den Wohlhabenderen eine meist aus Importen stammende Toilettenseife benutzt. Beides ist auf jedem Markt zu kaufen. Die Haarwäsche der Frauen wird durchweg mit Tonerde vorgenommen (s. unter Stichwort النسول).
  - 154 Vgl. dazu die Angaben von Fogg über den Seifenstein (1941, S. 300).
- und Varianten scheint auf verschiedene Arten großwüchsiger Umbelliferen angewandt zu werden (vgl. dazu außer den oben angeführten Belegen die Bemerkungen von Gattefossé, 1921, S. 91 und Renaud, 1934, S. 37). Es handelt sich um ein Berberwort, das im Sprachgebrauch der Drogenhändler des Mittleren Atlas ohne ursprüngliches ta- Praefix erscheint. (Ibn al-Baiṭār bringt als berb. Synonym für مفندوليون als berb. Synonym für "spondylium").

```
Trabut (1935, S. 159): tafifra = Magydaris panacina, Magydaris tomentosa, Athamanta sicula

Charnot (1945, S. 466): tâfrîfrâ, frîfrâ فريفرا، تافريفرا تافريفرا sphondylium L., grande berce ou brane
```

Die getrockneten, bitter schmeckenden Spaltfrüchte der Pflanze werden hauptsächlich für Drogenmischungen verschiedener Art verwendet. Dabei handelt es sich in der Regel um umfangreiche Melangen (wie z.B. Mischung Nr. 1).

Frifra allein wird therapeutisch gegen eine besonders nachhaltige Art von Kopfweh eingesetzt, die  $\check{s}qiqa$  limit genannt wird genannt wird.

Die Droge wird gleichfalls als magisches Mittel benutzt und zwar wird sie als təbhira ins Feuer des məžmār geworfen "gegen žnūn".

Salmon bringt folgenden Beleg zum Gebrauch von frifra: "Les femmes s'en servent pour tuer les lentes (seïm) et faire pousser les cheveux" (1906, S. 95). Da er die Droge jedoch weder bestimmt noch näher beschreibt, ist diese Mitteilung verhältnismäßig wertlos.

Gattefossé teilt unter dem Stichwort Athamanta sicula mit, daß eine mit "Tafrifrâne" und "Chendegoura" [= Ajuga Iva L.] hergestellte Salbe als Heilmittel gegen Aussatz gilt (1921, S. 91).

 $l ext{-}far{a}slpha b$  الفاسوخ  $^{157}$ 

## Ammoniacum, Gummiharz von Ferula communis

```
LEARED (1891, S. 345):
                                  fashook = Ferula species, gum ammoniac
GATTEFOSSÉ (1921, S. 92):
                                  fassok = gomme-résine, Ferula communis L.
BULIT (1922, S. 326):
                                  gomme ammoniaque, impure فاسوخ
                                     extraite du rhizome de la Ferula communis
LOUBIGNAC (1925, S. 537):
                                  elfasuh = boule d'aromates (Zaïan)
WESTERMARCK (1926, I, S. 111):
                                  f\hat{a}s\bar{o}h = \text{gum-ammoniac}
                                  fāsūh فاسوخ , var. فسوخ = gomme ammoniaque,
RENAUD (1934, S. 16, Nr. 26):
                                     Ferula communis
Trabut (1935, S. 112):
                                  fessoukh = gomme ammoniaque
                                     F. communis
CHARNOT (1945, S. 68):
                                  f\hat{a}so\hat{a}kh فاسوخ = gomme de F. communis
Mercier (1951, S. 35):
                                  fasuh = pastille odorante pour brûle-parfum
LOUBIGNAC (1952, S. 518):
                                  = mixture employée en magie
```

 $^{158}$  Nach Mercier ist  $\S{q}iqa=$ ,,migraine" (1951, S. 204); mir wurde die Bezeichnung als "Rheumatismus des Kopfes" umschrieben.

منے " "aufheben, annullieren, auflösen" ab (Renaud, S. 16 zu  $f\bar{a}s\bar{u}h$ : "Le sens de ce mot est 'qui délie'"). (Vgl. auch die Studie des Wortes bei Marçais, 1911, S. 413f.).  $F\bar{a}s\bar{u}h$  in der Bedeutung "Ammoniacum" ist historisch nicht zu belegen.

l- $f\bar{a}s\acute{a}h$  119

Das aus dem gemeinen Steckenkraut gewonnene Gummiharz wird in Klumpen unterschiedlicher Größe gehandelt und in der Hauptsache als magisches Mittel verkauft.

Ganz allgemein gilt es als gut gegen die žnūn, eine Qualifikation, die bei den verschiedensten Anlässen ausgenutzt wird. Selten wird fāsúḥ allein verwendet. Gewöhnlich stellt man Komposita aus ähnlich gearteten "magischen" Substanzen zusammen, um die Wirkungsbreite und damit die Erfolgschancen zu erhöhen.

Zwei Beispiele für derartige Mischungen: Bei Erkrankungen, die auf übernatürliche Ursachen zurückgeführt werden, benutzt man eine Melange aus  $f\bar{a}s\bar{u}h$ , Schwefel الخبريت, Glimmer عرعار, Zypressenwacholder عرعار. Glaubt man dagegen, Opfer einer magischen Vergiftung 158 geworden zu sein, greift man zu einer Mischung aus  $f\bar{a}s\bar{u}h$ , Schwefel, Alaun عرمال Harmel عرمال . In beiden Fällen wird die Drogenmischung verbrannt und der Kranke dem Rauch ausgesetzt. Eine solche Räuchermischung wird mit  $tf\bar{u}s\bar{t}ha$  bezeichnet.

Eine weitere Verwendungsmöglichkeit von fasúh ist ganz anderer Art: zusammen mit Asa foetida wird die Droge als Abtreibungsmittel benutzt. Man bringt zu diesem Zweck eine gute Portion beider Substanzen in Olivenöl zum Kochen und nimmt es so heiß wie möglich.

 $F\bar{a}s\acute{a}h$  ist ein einheimisches marokkanisches Produkt, das nicht nur im Lande gebraucht, sondern auch exportiert wird.

Ein sehr alter Beleg zur Verwendung von Ammoniakgummi ist bei Lenz (1884, I, S. 312) zu finden: "Das Faschook wird von den Mauren als Depilatorium und bei Hautkrankheiten angewendet." Der Autor hat allerdings recht unklare Vorstellungen über die botanische Herkunft des Gummiharzes.

Unter dem Stichwort "fashook" macht Leared ausführliche Angaben über die Gewinnung und den Handel von "gum ammoniac" um die Jahrhundertwende (1891, S. 345–347). Über den Gebrauch vermerkt er jedoch nur, daß es als Enthaarungsmittel benutzt wird (S. 346). Diese Verwendungsart belegt auch Bulit (1922, S. 326) gibt aber außerdem an, daß es als Mittel bei Hautleiden und in der Magie verwandt wird (S. 326, Fußnote 4). Nach Gattefossé dient "fassok" außer zur Haarentfernung auch zur Behandlung von Augenentzündungen (1921, S. 92).

Westermarck aber beschreibt die Droge als magisches Mittel, das bei vielen Gelegenheiten als Räuchermittel gegen die "jnūn" verbrannt wird (I, S. 111, 308, 309). Folgende Beispiele werden genannt:

Glaubt man in Fes, daß ein Mensch vom Bösen Blick getroffen ist, verbrennt man Ammoniacum und läßt ihn den Rauch inhalieren (I, S. 431). Bei den Bni 'Arōṣ (Jbâla) wird nach der Geburt eines Kindes das Zimmer, in dem sich Mutter und Kind befinden, mit "benzoin, gum-ammoniac, and gum-lemon" beräuchert (II, S. 380). In Aglu (Sūs) wird nach der Namensgebung eines Kindes, am 8. Tage nach der Geburt, auf der Schwelle des Zimmers Ammoniacum zu-

<sup>158</sup> Siehe S. 27f. unter tūkāl.

<sup>159</sup> Es handelt sich hier um die gleiche Wortwurzel wie bei fāsūḫ.

sammen mit Harmel und Benzoe verbrannt und die Mutter muß mit dem Kind im Arm hinüberschreiten, um die bösen Geister zu vertreiben (II, S. 395).

In Tanger fügt man dem Amulettbeutel, der einem eben beschnittenen Knaben um den rechten Fuß gebunden wird, neben anderen schützenden Substanzen auch Ammoniacum bei (II, S. 421). In ähnlicher Weise wird  $f\ddot{a}soh$ , kombiniert mit Harmel, Steinsalz und anderen Schutzmitteln, vom Bräutigam der Ḥiáina-Araber während der Hochzeitszeremonie bei sich getragen "gegen  $jn\bar{u}n$ " (1914, S. 104).

Bei den Ḥiáina glaubt man außerdem, eine unfruchtbare Frau heilen zu können, wenn man an sieben aufeinanderfolgenden Tagen ihre Vulva mit dem Gummiharz beräuchert (1926, I, S. 325).

Nach Charnot benutzt die einheimische Bevölkerung, speziell die von Marrakesch, das Harz als Enthaarungsmittel und bei der Behandlung von Augenentzündungen. Es wird außerdem als Einreibemittel gegen Rheumatismus und gegen Schrunden an den Füßen verwendet (1945, S. 464).

Als magisches Mittel wird es einer aus mehreren Substanzen zusammengesetzten Mischung beigegeben, die man mit Honig anrührt und zu kriminellen Zwecken einer unliebsamen Person verabreicht. Die Melange soll unbedingt tödlich wirken (S. 68).

flívo 160

## Poleiminze, das getrocknete Kraut von Mentha pulegium

```
LEARED (1891, S. 336):
                                  flayu = Mentha Pulegium L., penny-royal
QUEDENFELDT (1891, S. 76):
                                  flio = w.o.
Schweinfurth (1912, S. 210):
                                  Mentha aquatica (Tell-Berg-
GATTEFOSSÉ (1921, S. 101):
                                  fliou = w.o.
WESTERMARCK (1926, II, S. 185):
                                  fliyů = pennyroyal
Westermarck (1926, II, S. 190):
                                  fläiyů (Andjra)
RENAUD (1934, S. 143,
                                  flayy\bar{u} فليوا vulg. fleyyo = w.o.
  Anmerkung zu Nr. 325):
Trabut (1935, S. 165):
                                  feliou فليو w.o., pouliot
DESTAING (1938, S. 228):
                                  fliyů = pouliot (Soûs)
MERCIER (1951, S. 41):
                                  fliyu = menthe sauvage (pouliot)
LOUBIGNAC (1952, S. 521):
                                  pouliot (menthe), (Zaër) فليتو
```

160 Das Wort erscheint bei Ibn al-Baiṭār als fulaya قلية mit dem Hinweis, daß es von den Einwohnern Ägyptens gebraucht würde (Leclerc 1883, Nr. 1712). Für das Ägypten der Gegenwart bringt Мечено filéja, "Flohkraut", — Mentha Pulegium L. (1918, S. 194). — Vgl. außerdem auch Dozy, II, 1927, S. 282 und Веречіан, 1936, S. 392.

ftyo 121

Die Poleiminze gehört im Mittleren Atlas zu den bekanntesten Arzneipflanzen. Sie kommt in der Umgebung von Wasser überall wildwachsend vor und wird daher nicht nur auf Märkten gehandelt, sondern vielfach von der Bevölkerung zum Eigenbedarf eingesammelt.

Getrocknet ergibt das Kraut ein vielbenutztes Mittel gegen Leibschmerzen, speziell gegen Koliken. Man bereitet fliyo entweder als Kräutertee zu oder nimmt die pulverisierte Droge als Wasser ein.

Auch gegen rheumatische Schmerzen wird sie verwendet<sup>161</sup>.

Wie alle gängigen Drogen ist die Poleiminze als  $r\bar{a}$ ; l- $han\acute{a}t$ -Komponente in Gebrauch (vgl. Mischung Nr. 1).

QUEDENFELDT (1891, S. 76) und Leared (1891, S. 336), ebenso Charnot (1945, S. 487), nennen Mentha pulegium ebenfalls als Mittel gegen Blähungen und Leibschmerzen. Gattefossé beschreibt die Blätter der Pflanze als Tonikum und verdauungsförderndes Mittel (1921, S. 101).

Eine große Anzahl ganz unterschiedlicher Rezepte bringt Lens. Danach wird "pouliot" verwendet: Mit Fett vermischt gegen Brandwunden (1925, S. 8); mit Sandarakharz vermischt gegen Bauchweh von Kindern (S. 29); in einer größeren Drogenmischung gegen fiebrige Erkrankungen, die Kinder im Frühling bekommen (S. 30); für Frauen als magisch-medizinisches Mittel gegen starke Regelblutungen und gegen Regelbeschwerden (S. 45 und 48) und als magisches Räuchermittel, um den abwesenden Ehemann zurückzurufen (S. 61/62); außerdem in einem Rezept für Fettleibigkeit (S. 74) und zur Verschönerung der Augen (S. 81).

Eine besondere Bedeutung hat "pennyroyal" nach Westermarck bei verschiedenen Berberstämmen. Bei der — nichtmuslimischen — Feier der Sommersonnenwende wird das Kraut verbrannt, um Mensch und Tier gegen Unglück zu schützen (1926, II, S. 183, 185/186). Bei den Jbâla (Distrikt Andjra) wird die Pflanze kurz vor der Sonnenwende eingesammelt, um zu medizinischen Zwecken verwendet zu werden. Nur in dieser Zeit besitzt sie baraka. Therapeutisch nutzt man sie äußerlich bei Wunden, innerlich gegen Husten und Erkältung (S. 191). Die Mnáṣara und Ait Ndēr essen in der Mittsommernacht Schnecken, die mit Salz, Pfeffer, Poleiminze oder Thymian gekocht werden, um sich einer guten Gesundheit zu versichern (S. 194).

161 Mentha pulegium wird jedoch nie anstelle von Mentha viridis für den täglichen Minztee verwendet, obgleich andere Pflanzen, z.B. Salbei oder Zitronenmelisse im Bedarfsfalle als Surrogate gebraucht werden.

تر و بية

fúwwa tarábya

Krapp oder Färberröte, die Wurzeln von Rubia tinctorum L.

tooah = Rubia species, a kind of madder root LEARED (1891, S. 342): taroubiya تاروبيات, pl. taroubiat تاروبية (Ka-PAYS DU MOUTON (1893, byle); fououa فية, u.a. = Rubia tinctorum S. CIX): L., garance garance فية garance SALMON (1906, S. 68): wawarubia, trubia (Ait Seghrouchen), aurubia LAOUST (1920, S. 520): (Matmata), tarubia (Ntifa), tarubia (Ait Atta), tarubija (Tlit), tarubija (Zouaoua, Iguerrouan, Izayan, Zemmour), tarubī (Ihahan), tarûbi (Ida Oukensous) = Rubia peregrina arab. foua, berb. tharoubia = Rubia tinetorum BOUQUET (1921, S. 33): L., garance arab. foua, berb. taroubia = Rubia peregrina GATTEFOSSÉ (1921, S. 94): L., garance voyageuse RENAUD (1934, Nr. 326): fuwwa فوتة, berb. tarūbya = Rubia tinctoria L., garance fououa, foua فراة Rubia peregrina, TRABUT (1934, S. 224): Rubia tinctorum MERCIER (1951, S. 44): fuwwa = garance

Krappwurzeln sind der arabischen wie der berberischen Bevölkerung allgesmein bekannt. Sie werden auf allen Märkten verkauft und viel gekauft.

Der aus Radix Rubiae tinctorum gewonnene Farbstoff gehört zu den wichtigsten und bekanntesten Naturfarben und wird besonders zum Einfärben von Wolle und Baumwolle verwendet (wenn auch heute mehr und mehr durch synthetische Farbstoffe verdrängt).

In der Volksmedizin gelten die Wurzeln als Medikament gegen Koliken: eine ausreichende Menge f'uwwa wird in Wasser gekocht, das bei akuten Beschwerden getrunken wird. Außerdem gilt die Droge f'uwwa als Aphrodisiakum. Zu diesem Zweck wird sie pulverisiert und mit Honig vermischt gegessen; das Mittel soll nicht nur die sexuelle, sondern ganz allgemein auch die körperliche Leistungsfähigkeit steigern.

Ein Aufguß der Wurzeln wird nach Learen bei Durchfall genommen, als Emmenagogum verwendet und gegen entzündete Augen gebraucht (1891, S. 342).

162 Hist. Belege für i finden sich u.a. bei: Leclerc 1874, Nr. 695 und 1883, Nr. 1710; Асниндом 1893, Nr. 424, S. 239; Guigues 1905, Nr. 406; 'Abd er-Rezzāq nennt die Droge fuwwat aṣ-ṣabbāġīn (ṣabbāġ = "Färber") in Anspielung auf ihren Hauptverwendungszweck (s. auch Seidel 1908, Nr. 397). — Das berb. Synonym tarūbya leitet sich zweifellos vom lat. rubia her (vgl. Schuchardt 1918, S. 24).

fižel 123

Salmon nennt die Pflanze "un aphrodisiaque très goûté", meint jedoch die Blüten, nicht die Wurzeln (1906, S. 68, Fußnote 1). — Bouquet gibt ein aus der Pflanze hergestelltes Pulver als Emmenagogum und Abortivum an. Die Abkochung will er als Diureticum verwendet wissen. Mit Öl, in dem Krappwurzeln gekocht worden sind, macht man Einreibungen bei Ischias (1921, S. 33).

Als Farbstoff wurden die Wurzeln nach Bouquet zur Herstellung roter Schminke, ,,akér", [ محر ] benutzt, doch sollen sie in neuerer Zeit immer stärker durch Anilinfarben ersetzt worden sein (S. 33).

Gattefossé wiederholt in seinem Kommentar zu Rubia peregrina L. die Verwendungshinweise von Salmon, Bouquet und Raynaud (prod. végét. 1921, S. 94); in der gleichen Arbeit beschreibt Dufougeré "el touah", Rubia tinctorum, als Färbemittel, das besonders in Marrakesch in größerem Umfange gehandelt wird. Der aus der Wurzel gewonnene Farbextrakt ist das Alizarin (prod. végét. S. 134).

fížal iwármi

#### Raute (Ruta montana)

PAYS DU MOUTON (1893, S. XXXIX):

SALMON (1906, S. 73): SCHWEINFURTH (1912, S. 223): LAOUST (1920, S. 488):

BOUQUET (1921, S. 28): GATTEFOSSÉ (1921, S. 84):

Westermarck (1926, I, S. 111): LAOUST (1928, S. 301): RENAUD (1934, Nr. 364):

TRABUT (1935, S. 226):

Fogg (1941, S. 285):

[und Varianten] = Aplophyllum tuberculatum Forsk., Aplophyllum linifolium Juss., Ruta graveolens L., Ruta bracteosa DC.

fijîl فحما = rue

figēl فجيل = Ruta chalepensis L. iurmi = rue (Ait Seghrouchen) iwermi = rue (Tagount)

arab. fidgel, berb. aourmi = Ruta graveolens arab. fidgel, berb. aourem, aourmi = Ruta montana L., rue

arab. tîjel, berb. iúrmi, aúrmi = rue iwermi = rue (Maroc Central) arab. fiğel أورم, berb. awerma اورم = rue,

Ruta montana L.

fidjela el djebeli فيجلة الحبل = w.o., berb. aourmi fidjla, fidjel = Ruta chalepensis, rue l-fijil = Ruta montana Mill, wild rue or mountain rue

163 Nach Renaud ist das Wort auf gr. πήγανον zurückzuführen, (Varianten: pers. payġan; arab. fayğan, vulg. fīğen, fīğel, 1934, S. 159, Anmerkg. zu Nr. 364). — In der Form fidjel فجل ist die Raute schon bei A.Rzq. aufgeführt (Leclerc 1874, Nr. 712) und als الفيجن bei I.B. (LECLERC 1881, Nr. 1166 und 1883, Nr. 1718) als angegeben.

```
MERCIER (1951, S. 40): fijel = rue (bot.)

LOUBIGNAC (1952, S. 514): ينجل = rue

BRUNOT (1952, S. 589): fižel = rue sauvage
```

Auf allen Märkten des Mittleren Atlas wird getrocknete wilde Raute feilgeboten, meistens wird sie büschelweise — mit einem Stückehen Band zusammengehalten — verkauft. Die Pflanze gilt als eines der wirksamsten Mittel gegen  $zn\bar{u}n$  und wird immer dann verwendet, wenn man sich gegen ihren Einfluß schützen zu müssen glaubt.

Im allgemeinen verbrennt man das Kraut im Feuer des məžmār; der Geruch des Rauches vertreibt die Dämonen und neutralisiert ihre unheilvollen Kräfte. Besonders gern greift man bei "magischer" Krankheit zu diesem Mittel.

Westermarck zeigt an einer Fülle von Beispielen, welche Bedeutung der Raute im Volksglauben Marokkos beigemessen wird.

Danach wird sie nicht nur in verschiedenartigster Weise zur Abwehr der " $jn\bar{u}n$ " benutzt (1926, I: S. 111, 242, 308, 324, 329; II: 227/228, 243, 283), sondern auch zur Abwendung des Bösen Blicks (I: S. 111, 442). Außerdem spielt sie eine Rolle bei verschiedenen — nichtmuslimischen — Bräuchen der Berber, wie z.B. der Sommer-Sonnenwendfeier (II, S. 185).

Auch Fogg betont die hervorragende magische Qualität der Raute. Er weist darauf hin, daß sie nicht nur in einer großen Anzahl von Riten gegen die źnūn gebraucht wird, sondern daneben vielen Amuletten beigegeben wird, die gegen den Bösen Blick schützen sollen. Ebenso erwähnt er ausdrücklich, daß die Pflanze als Räuchermittel für "magisch" Kranke Verwendung findet "... as a fumigant by means of which the spirits possessing a person and thereby making him ill may be exorcised" (1941, S. 285).

Als Medikament scheint die Raute ebenfalls verwendet werden zu können. Nach Fogg kocht man die pulverisierte Droge in Wasser und erhält dadurch einen Absud, der gegen Fieber und gegen Gastralgie von Nutzen ist (S. 285). — Nach Bouquet wird die kultivierte Raute, Ruta graveolens, als Diureticum, Emmenagogum und Abortivum verwendet. Medizinische Nutzungsmöglichkeiten werden auch für den Saft und die frische Pflanze angegeben (1921, S. 28).

Charnot faßt folgende Verwendungsmöglichkeiten zusammen: Die frische Pflanze dient in Öl gekocht als Medikament gegen Ohrenbeschwerden, als Klistier verabreicht ergibt sie ein Mittel gegen Eingeweidewürmer. Ein Aufguß der getrockneten Pflanze wird gegen Gastralgie und in Form von Augentropfen gegen Geschwürbildungen der Hornhaut medizinisch genutzt. Überdies hält man die Raute gleichermaßen für ein abtreibendes- wie für ein aphrodisierendes Mittel. Daß sie auch als Räuchermittel und magisches Präparat von Bedeutung ist, wird gleichfalls erwähnt (1945, S. 403).

Welche feste Stellung die Pflanze im Volksleben des Landes hat, läßt sich u.a. auch daraus entnehmen, daß Brunot "fižęl" in seinem Glossar für die Hauptstadt Rabat aufführt, mit dem Kommentar "on s'en sert comme remède et aussi comme talisman, placée dans un sachet de cuir, contre les démons" (1952, S. 589/590).

qā 'qólla

قاقلتة = قاع قلتة 164

Malabar-Kardamom, Kapselfrüchte von Elettaria cardamomum (= E. repens)

SALMON (1906, S. 71):
RENAUD (1934, Nr. 342):

RENAUD (1934, S. 149):
TRABUT (1935, S. 98):
CHARNOT (1945, S. 491):
MERCIER (1951, S. 159):

qâqolla قاع قلة; Fußnote 2: قات = cardamome qāqulla قات = cardamome, E. major Smith, E. repens = E. cardamomum Maton = Amomum repens Sonnerat "prononcé en effet" qā qulla

Kardamon wird als medizinisches und als magisches Mittel verwertet, doch stets in Verbindung mit anderen Drogen.

Die Fruchtkapseln mit den scharf-bitter schmeckenden Samen findet man oft als Bestandteil des rāṣ ʾl-ḥanút (vgl. z.B. Mischung Nr. 1).

Auch Salmon erwähnt Kardamon in dieser Eigenschaft: "Au Maroc, elle fait partie du râs el-hânoût" (1906, S. 71, Fußnote 2). Eine umfangreiche Drogenmischung die qâqolla als Komponente enthält, wird als Stimulans und Aphrodisiakum beschrieben (S. 61/62, Fußnote 5).

Bei Charnot wird die Droge als Bestandteil einer größeren Gewürzmischung genannt, mit der anläßlich des 'id sgēr ein besonderes Festgericht aus Hammelfleisch zubereitet wird (1945, S. 491).

l-qárfa

القرفة 165

Zimt, die Innenrinde des Ceylonzimtbaumes (Cinnamomum ceylanicum)

SALMON (1906), S. 62, Fußnote): qarfa = canelleBOUQUET (1921, S. 26): korfa = canelle

Die Etymologie des Wortes ist bisher nicht eindeutig geklärt. Möglicherweise ist es von babylonisch *kakūlu* abzuleiten (Meissner 1891, S. 293). Nach Soden ist aram., arab.  $q\bar{a}q\bar{u}l\bar{a}/a$  auf spätbabylonisch  $q\bar{a}qullu$  zurückzuführen (1971, Lieferg. 10, S. 901).

bedeutet im Arabischen zunächst allgemein "Rinde" (s. z.B. bei Ibn al-Baiṭār, Leclerc 1883, Nr. 1782), in der heutigen Drogenkunde jedoch speziell

```
Renaud (1934, S. 51):

qirfa, vulg. qarfa = canelle

Trabut (1935, S. 70):

gorfa, karfa, djerfa = canelle

Mercier (1937, S. 373):

dqorfa = canelle (Ait Izdeg)

Destaing (1938, S. 51):

Charnot (1945, S. 491):

Mercier (1951, S. 158):

qarfa = canelle

qarfa = canelle
```

Zimtrinde wird auf den marokkanischen Märkten in knapp 1 cm breiten und bis zu 8 cm langen Stücken gehandelt. Wie bei allen Gewürzen muß jede Familie das Pulverisieren selbst besorgen. Das geschieht kurz vor dem Gebrauch, wobei man darauf achtet, eben so viel zu zerstoßen, wie gerade benötigt wird. Haushaltsgegenstände, in denen Gewürzpulver für längere Zeit auf bewahrt werden kann, sind in einheimischen Küchen nicht vorhanden. Dabei wird speziell Zimt recht häufig verwendet. Man streut ihn zusammen mit Zucker über gebutterten Kuskus, ein Gericht, das sfå ist 166 genannt wird. Es ist eine Variante des Nationalgerichtes, die auch bei Nomaden sehr beliebt ist, weil man dabei Fleisch und Gemüse als Zutaten spart. Zimt und Zucker kann in gleicher Weise mit Reis oder Nudeln kombiniert werden. Auch dem Schmorgericht tažin wird durch Zusatz von Zimt eine veränderte Geschmacksrichtung gegeben.

Außer als Gewürz wird qarfa in den Wintermonaten als Hausmittel gegen Unterkühlung verwendet. Das Pulver wird in starkem, schwarzen Kaffee getrunken "damit der Körper heiß wird".

Zimtrinde wird außerdem als Komponente des  $r\bar{a}$ ș "l-ḥanút zu verschiedenen magisch-medizinischen Belangen gebraucht.

Als Bestandteil einer solchen Drogenmischung nennt auch Salmon qurft (1906, S. 61/62, Fußnote 5). — Westermarck gibt für Tanger an, daß eine Mischung von getrockneten, pulverisierten Heuschrecken und Zimt gegen Husten und Brustschmerzen eingenommen wird (1926, II, S. 359). — Nach Bouquet dient Zimtpulver als Mittel gegen kleinere Blutungen und in Rosenwasser als Lotion gegen Hämorrhoiden (S. 26).

Zimt, Anis und getrocknete Rosenknospen, eine Nacht lang in Wasser gekocht, sollen nach Lens ein Medikament gegen Konstipation ergeben (1925, S. 17). Für Kinder wird bei Magenbeschwerden eine Mischung aus Anis, Zimt und Süßholzwurzel hergestellt, die pulverisiert und ausgesiebt mit frischer Butter vermengt wird (S. 29). Lens hat auch Rezepte gegen starke Regelblutungen und gegen Regelschmerzen notiert, zu denen Zimt benötigt wird (S. 45 und 48).

In einer Paste zum Aufhellen der Gesichtshaut erscheint Zimt neben Safran (S. 76).

Als Kaffee-Zusatz wird Zimt bei Emily Shareefa of Wazan genannt (1911, S. 74).

<sup>&</sup>quot;Zimtrinde". Ceylonzimt ist den Arabern, nach Seidel, erst seit dem 14. Jahrh. bekannt, als früheste Quelle wird Ibn Baṭṭūṭa genannt (1908, S. 234).

<sup>166</sup> Das Gericht ist bei Laoust aufgeführt als ssfa = "couscous à la canelle" (1920, S. 78).

 $l^aq$ چb $\acute{o}r$  القصير(و)ر 167

### Koriander, die Frucht von Coriandrum sativum

QUEDENFELDT (1891, S. 76):  $k \hat{u} s s b e r = w.o.$ SALMON (1906, S. 43): كزبرة kouzbour كزبر, kouzboura قسبور = w.o.SICARD (1911, S. 44): kasbor = w.o.BOUQUET (1921, S. 32): kousbour, gouzbir = w.o.GATTEFOSSÉ (1921, S. 93): gouzbir, kesbour = w.o.WESTERMARCK (1926, I, S. 111):  $q\acute{a}sb\bar{o}r = \text{w.o.}$ RENAUD (1934, S. 103, quṣbūr ("La prononciation populaire courante Anmerkung zu Nr. 230): au Maroc") = w.o. TRABUT (1935, S. 77): kosbara کزبارة, kesbour = w.o. MERCIER (1945, S. 92): qesbur, qezbur = w.o.

Die pfefferkornähnlichen, hohlen Früchte des Korianders sind ein bedeutender marokkanischer Handelsartikel<sup>168</sup>. Sie gehören zu den allgemein bekannten und auf allen Märkten gehandelten Drogen. — Man verwertet sie als Gewürz, als Medikament und als magisches Mittel, wobei der Akzent auf der letzten Verwendungsart liegt.

Als Gewürz wird neben den Samen vor allem das grüne Kraut der Pflanze verwendet. Es hat in der marokkanischen Küche etwa die Bedeutung unserer Petersilie. Die Bezeichnung für Kraut und Samen ist die gleiche.

Zu medizinischen Zwecken verwendet man Koriandersamen nur in Mischungen, so in einem rās l-hanút gegen Unfruchtbarkeit (s. Mischung Nr. 1).

Die magischen Eigenschaften des Korianders spielen im Volksglauben eine große Rolle. Man bedient sich ihrer in erster Linie bei "Besessenheit", d.h. bei hysteriformen Zuständen, die man auf das Wirken böswilliger Geistwesen zurückführt. Nervöse Erregung, Depression, anhaltendes Kopfweh, werden generell auf übernatürliche Ursachen zurückgeführt und entsprechend behandelt. Der Kranke wird dem Rauch brennender Substanzen ausgesetzt, deren Essenz den unheilvollen Einfluß neutralisieren und das natürliche Gleich-

als auch کزبره als auch منبورو als auch عنبورو als auch عنبورو als auch عنبورو als auch عنبورو notiert. Renaud nennt quṣbūr die gängige marokkanische Vulgärform (1934, S. 103). Die oben zitierten Autoren lassen weitere Aussprachevarianten erkennen. — Schon bei den alten Autoren finden sich unterschiedliche Schreibweisen, siehe z.B. Ibn al-Baiṭār Nr. 1926 کسرة (Leclerc 1883).

Seiner Herkunft nach ist der Terminus wahrscheinlich nicht arabisch, sondern sehr viel älter. Ullmann verweist im "Wörterbuch der klass. arab. Sprache", S. 166, auf akk. kusibirru, aram. kusbartā (vgl. dazu Meissner 1891, S. 294; Loew 1881, S. 209ff. Siehe außerdem Lauffer 1967, S. 298/299; Soden, 1965, S. 486).

168 Koriander wird in Marokko in größerem Umfange angebaut und in zahlreiche Länder exportiert (vgl. Prod. végét. 1921, S. 93; L'Exportation Marocaine, S. 74; RENAUD, 1934, S. 103).

gewicht wiederherstellen soll. Koriander gilt neben Harmel als besonders geeignet für ein solches Verfahren.

Die gleiche Verwendung der Koriandersamen beschreiben mehrere Autoren. Nach Salmon wird Koriander mit dem Beinamen "loubân el-djinn" bezeichnet. Wenn eine Person besessen ist, wird eine Mischung von Koriander, Benzoe und Teer ("goudron") verbrannt. Während der Kranke den Rauch inhaliert, rezitiert ein "tâleb" die sūrat al-ğinn (72. Sure des Koran), (1906, S. 43, Fußnote 4).

In kürzerer Form macht Sicard für Takitount die gleiche Angabe: Bei Hysterie wird der Rauch von Korianderkörnern eingeatmet und ein *taleb* rezitiert einige Verse aus dem Koran (1911, S. 44).

Ausführliche Mitteilungen zum Gebrauch von Koriander in der Magie finden sich bei Westermarck (vgl. Index, Stichwort "coriander seed"). Er beschreibt den Samen als Mittel, das zum Schutz gegen den Einfluß der "jnūn" benutzt wird. Dabei wird es sowohl prophylaktisch als therapeutisch verwandt (I, S. 111 und 308f.). Prophylaktisch wird Koriander vor allem zum Schutz kleiner Kinder verbrannt.

So wird bei den Ulâd Bů'ăzîz nach der Geburt eines Kindes das Zelt 40 Tage lang jeden Nachmittag oder Abend mit einer Mischung von Alaun, Harmel und Koriandersamen ausgeräuchert. Das Kind wird dabei über den Rauch gehalten. Nach Ablauf dieser, für die gesunde Entwicklung des Kindes besonders gefährlichen Zeitspanne, wird die Schutzmaßnahme nur noch dann vorgenommen, wenn das Kind viel schreit (I, S. 308; II, S. 381, 399). Nicht nur bei Nomaden, sondern auch in Großstädten wie Rabat und Casablanca werden Neugeborene auf diese Weise geschützt (I, S. 430; II, S. 381).

Neben einer Reihe anderer Beispiele schildert Westermarck für Tanger ein Verfahren zur Entdeckung eines Diebes und Aufdeckung des Diebstahls, bei dem Koriander als magisches Mittel verbrannt wird (I, S. 354). In Fes bedient man sich der Samen außerdem in der sogenannten "schwarzen" Magie. Will man einem anderen Menschen Schaden zufügen, werden bestimmte magische Formeln abgefaßt und das Geschriebene anschließend mit Koriander — und anderen Substanzen — beräuchert (I, S. 360/361; II, S. 302). Diese Verwendung setzt die Annahme voraus, daß die Dämonen durch den Duft der Räuchermittel erfreut werden und sich auf die Seite dessen stellen, der sie abbrennt.

In der Volksheilkunde ist Koriander von geringerer Bedeutung. Quedenfeldt vermerkt, daß Koriander "mit Speisen vermischt" gegen Husten gegessen wird (1891, S. 76). Nach Gattefossé sind Korianderkörner als Beruhigungsmittel, als auflösendes und harntreibendes Medikament und als Mittel gegen Darmparasiten in medizinischem Gebrauch (1921, S. 93). Lens erwähnt ein magisch-medizinisches Rezept gegen Sumpffieber, zu dem "weißes" Benzoe, Petersilie und Koriander benötigt wird (1925, S. 4). Außerdem beschreibt die Autorin die Verwendung von grünem Koriander als Mittel gegen Schlaflosigkeit. Danach wird ein Teil zerstoßen und als Saft getrunken,

während einige Stengel unter das Kopfkissen gelegt werden. Am frühen Morgen müssen diese Zweige entfernt und ins Wasser einer Quelle geworfen werden (S. 5).

### l°kebbába l-həndiya

الكبتابة الهندية 169 (الكبتبة -)

Feigen-Früchte (Ficus sp.)

Runde, beerenartige Früchte von 8 mm Durchmesser, die getrocknet sehr hart sind und eine rötlich-braune Farbe haben, werden als sogenannte "indische Kubeben" in verschiedenen fertigen Mischungen verkauft. Von ausschlaggebender Bedeutung für den Charakter der jeweiligen Mischung scheinen sie jedoch nicht zu sein, da die entsprechenden Komposita zu sehr unterschiedlichen Zwecken und in ganz verschiedener Weise verwendet werden. So erscheinen sie in einer Mischung, die als Amulettfüllung gedacht ist und "die sieben Medikamente" heißt (s. Mischung Nr. 16).

Kombiniert mit Eschensamen, lisắn ˈṭ-ṭir (s. Stichwort السان العلي ) und Senfsamen, škinbūt (s. Stichwort شكنبوت) gelten sie als Mittel gegen Rheumatismus. Die Drogen werden pulverisiert in ein Huhn gefüllt, das man als ṭažīn zubereitet. Es wird vor dem Schlafengehen verzehrt. Nachts soll man dann eine hohe Temperatur bekommen und am folgenden Morgen frei von Schmerzen sein.

Für sich allein verwendet gelten die Früchte als Medikament gegen einen speziellen Rheumatismus der Frauen<sup>170</sup>. Wiederum stellt man ein Pulver daraus her, das dieses Mal jedoch mit Kuhbutter vermischt wird. Die Masse tut man in kleinen Portionen in Flocken ungewaschener Schafwolle, die zu Suppositorien zusammengedreht<sup>171</sup> und als solche bei akuten Beschwerden verwendet werden.

Piper cubeba L. verstanden (vgl. Ullmann, 1970, S. 16 und die bei Garbers zusammengestellten klass. Quellenbelege, 1948, Nr. 52, S. 238–241). Wie jedoch u.a. bei Achundow zu lesen ist, bedeutet das Wort ursprünglich "beliebige rundliche Früchte" (Achundow 1893, Nr. 484, S. 115, 260); in diesem Sinne scheint es von den marokkanischen Drogenhändlern benutzt zu werden, denn es wurden nicht nur die oben beschriebenen Früchte einer Ficus-Art damit bezeichnet, sondern auch Eucalyptus-Fruchtkapseln (vgl. unter Stichwort عود الدفلة).

Daß die Schreibweise *kabāba* und *kabbāba* nebeneinander vorkommen, läßt sich u.a. bei Renaud entnehmen (1934, Nr. 190, S. 85). Vgl. dazu auch Brunot 1952, S. 705.

angegeben; nach der Beschreibung müßte es sich hier jedoch um eine Erkrankung der Geschlechtsorgane handeln.

<sup>171</sup> Suppositorien dieser Herstellungsart werden häufig verwendet, vgl. Stichwort الفتايا.

الكِبَارِ 172

Die getrockneten Früchte des Kapernstrauches (Capparis spinosa)

Salmon (1906, S. 42):  $keb\hat{a}r$  گِنار = câprier kabbar, kebbar گِنار = Capparis spinosa L., S. LVIII): câprier épineux  $kubb\bar{a}r$ , kabbar, kabbar  $kubb\bar{a}r$ , kabbar kubbar, kabbar kubbar, kabbar kubbar kubbar

kabbar کبتار = Capparis spinosa, Capparis brachycarpa, câprier

Die annähernd pflaumengroßen, in getrocknetem Zustande harten, bräunlichen Früchte, werden auf allen Märkten verkauft und zu den verschiedensten Zwecken verwendet. Pulverisiert werden sie als Medikament gegen Koliken benutzt.

Jungen Männern werden die Früchte als Mittel zum Liebeszauber empfohlen. Es soll die Eigenschaft entwickeln, Mädchen anzuziehen und sich geneigt zu machen.

In ähnlicher Funktion erscheinen die kubbår-Früchte als Komponente stimulierender und aphrodisierender Drogenmischungen (so z. B. in Mischung Nr. 1).

Nach Gattefossé werden Kapernfrüchte gegen Skorbut und Ischias verwendet; in Marrakesch bereitet man daraus einen Aufguß gegen Wassersucht (1921, S. 80).

Salmon teilt mit, daß eine Mischung zerstoßener Kapernfrüchte und Honig als Depurativum diene (1906, S. 42, Fußnote 1); die gleiche Mischung beschreibt Hilton-Simpson als Medikament gegen Milz-Beschwerden bei den Shawia-Berbern in Algerien (1922, S. 73).

الكروية 1<sup>73</sup> الكروية 1<sup>73</sup>

Kümmel, die in Teilfrüchte zerfallenen Spaltfrüchte von Carum carvi

172 Die marok. arab. Vulgärform kubbår entspricht dem klass. arab. kabar (im Wörterb. d. klass. arab. Sprache, S. 24 als "Wanderwort" apostrophiert; Dozy weist auf griech. καππαρις hin, II, S. 438; nach Lane ist es aus dem Persischen übernommen, 1885, S. 2586). — Vgl. dazu in der alten Materia Medica: Leclerc 1883, Nr. 1877; Achundow 1893, Nr. 471, S. 247; Seidel 1908, Nr. 250; Guigues 1905, Nr. 99; Levey 1966, Nr. 250.

אמר VLLMANN 1970, S. 164, ist  $kar\bar{a}wiy\bar{a}$  בלפ , oder karawiya , aus griech. אמף אמר בעני , Kümmel, Carum carvi L., abzuleiten.

In der alten Drogenkunde findet man den Terminus u.a. verzeichnet bei: LECLERC 1874, Nr. 745 und 1883, Nr. 1747; ACHUNDOW 1893, Nr. 472, S. 248; SEIDEL 1908, Nr. 319.

```
GATTEFOSSÉ (1921, S. 91): karouya = w.o.

LENS (1925, S. 61): carraouia = carvi

RENAUD (1934, S. 148, Nr. 340): karawiya قروية = w.o.

TRABUT (1935, S. 59): keraouia, keraoui

MERCIER (1951, S. 96): kerwiya = carvi
```

Echter Kümmel gilt als Gewürz mit magenstärkenden, verdauungsfördernden Eigenschaften, doch wird er in der marokkanischen Küche nur selten verwendet. Als Speisegewürz wird Kreuzkümmel bevorzugt, als Magenmittel zieht man Thymian vor.

Eine gewisse Bedeutung hat karwiya als appetitanregendes Mittel für Kinder. Man bereitet in diesem Fall eine Suppe zu, der pulverisierter Kümmel, Minze  $(na^{\epsilon}n\bar{a}^{\epsilon})$  = Mentha viridis) und zerstoßener Mastix zugesetzt wird.

Kümmelfrüchte werden außerdem als Komponente stimulierender und aphrodisierender Drogenmischungen verwertet.

Nach Gattefossé gilt Kümmel — in größeren Portionen genossen — als Aphrodisiakum (1921, S. 91), während Lens die Verwendung von "carraouia" im Liebeszauber beschreibt. Als magisches Mittel wird er von Frauen benutzt, um den abwesenden Ehemann zu sich zurückzurufen (1925, S. 61)<sup>174</sup>. Die gleiche Autorin teilt außerdem ein Hausmittel gegen Indigestionen mit, in dem neben anderen Ingredienzien auch Kümmel und Thymian verwendet werden (S. 17).

### l-karwiya l-'ámya

الكروية العمية 175

## Dill, Samen von Anethum graveolens

Unter der volkstümlichen Bezeichnung "blinder Kümmel" wird Dillsamen verkauft. — Man schätzt ihn als Gewürz mit verdauungsfördernden Eigenschaften, doch scheint er von der einfachen Bevölkerung nicht sonderlich häufig verwendet zu werden.

In der Volksmedizin wird er ab und an als Mischungskomponente gebraucht (so z.B. bei Mischung Nr. 1). Manche Araberfamilien nehmen ihn bei Magenschmerzen.

Charnot schreibt, daß Anethum graveolens einen großen Ruf als Gegengift hat. Bei Vergiftungen durch den Verzehr magischer Präparate soll eine Abkochung von "chibitt" von unfehlbarer Wirkung sein (1945, S. 71; dazu als Beispiel aus der alten arabischen Medizin S. 55).

174 Unter der Kapitelüberschrift "Remèdes pour faire revenir un mari absent" wird diese Praktik genauer ausgeführt (1925, S. 60/61).

175 Lit. arab. الكرويه العمياء, übers.: "Der blinde Kümmel" (karwiya = gemeiner Kümmel, s. Stichwort الكروية); für die Bezeichnung lassen sich keine Parallelen beibringen.

176 شبث, ist die klass. arab. Bezeichnung für Dill (vgl. dazu Levey, 1966,

Nr. 166).

#### kammún

#### Die Früchte des Kreuzkümmels (Cuminum cyminum)

Kreuzkümmel wird in Marokko in größerem Umfange kultiviert und in verschiedene Länder exportiert<sup>178</sup>. Natürlich wird er auch auf allen marokkanischen Märkten verkauft. Er ist ein bekannter und beliebter Würzstoff für verschiedene landesübliche Fleischgerichte, für məšwī مشوى, Hammel am Spieß, bulfāj بنافان. <sup>179</sup>, eine Art Schaschlik aus Leber, und für die in Garküchen sehr üblichen "brochettes" vom Holzkohlengrill.

Daneben werden ihm medizinische und magische Qualitäten zugeschrieben. So wird folgendes Rezept gegen "Krankheiten des Herzens" genannt: Man nehme ein rohes Ei, schlage die Spitze ab, gebe etwas Salz und reichlich pulverisierten Kreuzkümmel darauf und trinke den Inhalt möglichst auf nüchternen Magen. Angeblich essen Männer, die in der Bäckerei arbeiten, diese Medizin an jedem Morgen.

Im allgemeinen aber wird Kreuzkümmel mit anderen Substanzen kombiniert verwendet, so in einer umfangreichen Melange, die unfruchtbaren Frauen zur Kindersegen verhelfen soll.

Bouquer erwähnt Cuminum cyminum als Magenmittel. Bei entsprechenden Beschwerden wird am Morgen und am Abend eine Messerspitze voll pulverisierten Kreuzkümmels in Orangenblütenwasser genommen (1921, S. 32).

Sehr vielseitig wird das Gewürz nach Gattefossé gebraucht: als Digestivum, Aphrodisiakum, Diuretikum, Vermifugum und sogar als magisches Mittel (1921, S. 93).

Auch Lens beschreibt "cumin" als Bestandteil zahlreicher Rezepte. In Essig und Öl gekocht erhält man ein Medikament, das gegen langsam wirkende Vergiftungen getrunken wird (1925, S. 6). Eine Mischung von Honig und Kreuz-

<sup>177</sup> Kammún ist ein allgemein semitisches Wort. Ullmann gibt akk. kamūnu, hebr. kammūn, aram. kammūnā an (1970, S. 365; vgl. auch die dort aufgeführten zahlreichen Belegstellen). Als Bezeichnung für Cuminum cyminum L. ist es in der Materia Medica u.a. verzeichnet bei: Leclerc 1874, Nr. 426; 1883, Nr. 1967; Achundow 1893, Nr. 473, S. 248; Guigues 1905, Nr. 97; Renaud 1934, Nr. 229; Levey 1966, Nr. 266.

<sup>&</sup>lt;sup>178</sup> Vgl. dazu L'Exportation Marocaine 1960, S. 74; Prod. végét. 1921, S. 92/93; HOPPE 1958, S. 295.

 $<sup>^{179}</sup>$  Verkürzt aus  $b\bar{u}$  lfaf يو لفاف Dazu Mercier (1951, S. 104): bu lfaf= brochettes de fois enrobées de graisse.

kümmel wird bei Masern verabreicht (S. 7). Bei Hautverletzungen legt man die Droge auf die Wunde (S. 8). Zur Nachbehandlung einer Syphilis nimmt man 14 Tage lang jeden Morgen eine halbe Eierschale voll Kreuzkümmelpulver — insgesamt ein halbes Pfund (S. 23). In einer größeren Drogenmischung wird er als Hustenmittel für Kinder genannt (S. 29) und als Medikament gegen eine fiebrige Erkrankung, die Kinder im Frühling befällt (S. 30). Bei Blattern wird Kindern wiederum eine Melange von Honig und Kreuzkümmel gegeben (S. 33). Als Mittel zur Gewichtszunahme verzehren Frauen selbstverfertigte "Tabletten" aus zerstoßenem Kreuzkümmel und Knoblauch (S. 75).

Nach Westermarck wird der Würzstoff "cummin" Fleischgerichten zugesetzt, die zu magisch-medizinischen Zwecken zubereitet werden. So gilt gekochtes Schakalfleisch, das mit Knoblauch, Zwiebeln und Kreuzkümmel gewürzt ist, als Mittel gegen *l-berd* (Rheumatismus und ähnliche Krankheitserscheinungen), (1926, II, S. 319). Eine junge Eule, mit Salz und Kreuzkümmel gekocht, soll Säuglinge vor einer Krankheit bewahren, die sie bei einer erneuten Schwangerschaft der Mutter durch die Milch aufnehmen (II, S. 334).

Eine Mixtur aus Öl, Kümmelsamen und Honig soll nach Emily, Shareefa of Wazan, die Niederkunft erleichtern (1911, S. 68).

### l-kammū́n ัรู-รุน์fī

الكتون الصوفى 180

Wollkümmel, Samen von Ammodaucus leucotrichus

QUEDENFELDT (1891, S. 76): kammûn ssofâ = Wollkümmel, Ammodaucus

leucotrichus Coss. et Dur.
PAYS DU MOUTON (1893, S. LXII): kemmoun-el-Ibel בَبُونَ الاِيالِ = w.o.

Salmon (1906, S. 91): kamoûn çouty, kamoun boû çouta (Fes) = ?

[nicht identifiziert]

Gattefossé (1921, S. 93): koumoun-bou-çoufa, koumoun-es-soufa = w.o., franz. cumin à laine

Trabut (1935, S. 23): kemmoun soufi کون صوفی = w.o., franz. cumin

ا المحادة : (1935, 8. 23): المحادث ال

Die wollig behaarten Samen gelten als Medikament, das gegen vielerlei Krankheiten von Nutzen ist. Sie werden daher gern als Bestandteil des  $r\bar{a}s$  \*1-hanūt verwendet. Außer in Drogenmischungen wird Wollkümmel speziell als Mittel gegen Koliken therapeutisch genutzt.

Die Verwendung als verdauungsförderndes und -regulierendes Mittel findet man bei Salmon und Gattefossé bestätigt. Salmon schreibt für Fes: "Man läßt es in Wasser kochen und trinkt dieses Wasser, um Magenbeschwerden,

Indigestionen und Gastralgien zu heilen" (1906, S. 91).

180 Die Übers. der arab. Bezeichnung entspricht unserem Wort "Wollkümmel"; in beiden Fällen bezieht man sich wohl auf die Behaarung der Samen. (Zu kammūn s. Stichwort الكتون).

Nach Gattefossé gehören die Samen zum ständigen Sortiment der Drogenhändler von Fes und Marrakesch. Er gibt außerdem an, daß die berberischen Heilpraktiker ("les tobibs chleuhs") sie als spezifisches Medikament gegen Indigestionen und Magenkrankheiten verwenden (1921, S. 93).

QUEDENFELDT dagegen teilt mit, daß "kammûn ssofâ" kleinen Kindern zusammen mit geweichtem Brot als Kräftigungsmittel gegeben wird (1891, S. 76).

garţūfa

ر گرطوفة 181

#### Das Kraut von Chlamydophora pubescens

PAYS DU MOUTON (1893, S. XC): garthoufa, guerthoufa قرطوفة = w.o. Salmon (1906, S. 94): kartofa كرتفة = ? [nicht identifiziert] Trabut (1935, S. 67): garthoufa, guerittfa قرطوفة = w.o.

Beaussier (1958, S. 794): قراوفة = Une cotula, plante du Sah., Anthemis cotula; Chlamydofora pubescens; anacycle,

Anacyclus valentinus

Monteil/Sauvage (1949, S. 103):  $lgert\bar{\rho}f\alpha = Brocchia cinerea \\ lgert\bar{\rho}f = Matricaria pubescens$ 

Das getrocknete Kraut der Pflanze wird als Droge in erster Linie gegen Halskrankheiten angewandt. Man stellt einen Aufguß her, drückt ihn in einem Tuch aus und nimmt die so filtrierten Tropfen bei akuten Beschwerden. Laut Auskunft wird die Medizin vor allem für Kinder benutzt.

 $\operatorname{Gart}$ áfa soll außerdem aber auch ein brauchbares Mittel bei Venenerkranskungen sein.

Salmon, der "kartofa" in seiner Drogenliste für Fes belegt — die Pflanze jedoch nicht identifiziert — nennt einen ähnlichen Verwendungszweck. Die Droge wird danach benutzt, um Kinder einzuschläfern und um Atmungsschwierigkeiten bei Erwachsenen zu beheben (1906, S. 94/95).

Eine "gortoufa blanche" beschreibt Lens als Medikament für Frauen bei starken Regelbeschwerden (1925, S. 48). Auch hier fehlen alle Angaben, die eine Identifikation der Pflanze ermöglichen könnten.

gúz ´š-šírk

ڭوز الشرك

Paradieskörner, Samen von Amomum grana paradisii (= Amomum melegueta)

RENAUD (1928, S. 47/48):

jawz aš-širk

<sup>181</sup> Die Pflanzenbezeichnung scheint auf Nordafrika beschränkt zu sein. Belege aus anderen Gebieten fehlen, ebenso existieren keine historischen Nachweise für den Wortgebrauch.

<sup>182</sup> Die Doppelbezeichnung der Droge wird von Renaud in einem Aufsatz in Hesperis 1928, S. 47f., diskutiert.

Die "Paradieskörner" werden unter zwei verschiedenen Bezeichnungen verkauft, als l-gūza ṣ-ṣahṛāwya الكوزة الصحراء und gūz š-šĭrk. Beide Termini werden nebeneinander benutzt und sind nach Aussage der Drogenhändler gleichermaßen bekannt. Angeblich bedient sich jeder Händler des Ausdruckes, der ihm am besten gefällt.

Es ließ sich bei den 'aṭṭāra tatsächlich nicht einwandfrei ermitteln, welche Bezeichnung im Sprachgebrauch bevorzugt wird. Die Bevölkerung allerdings bedient sich durchweg der Bezeichnung l-gūza ṣ-ṣaḥṛāwya¹s³.

# l-gūza ṣ-ṣaḥṛāwya

الكُوزة الصحراوية 184

Paradieskörner, Samen von Amomum grana paradisii (= Amomum melegueta)

SALMON (1906, S. 27, Fußnote 4): "noix du Sahara,, = جوزة السحراوية [nicht identifiziert] Perrot/Gattefossé (1921, djouza saharaoui = maniguette, S. 125): Amomum grandiflorum Sm. RENAUD (1928, S. 47):  $g\bar{u}za sahr\bar{a}w\bar{u}ya = w.o.$ RENAUD (1934, S. 46,  $g\bar{u}za \ sahr\bar{a}w\bar{i}ya = w.o.$ Anmerkung zu Nr. 99): TRABUT (1935, S. 23): w.o. جوزة السحروية w.o. joûza s'ah'râoûiya جوزة صحراوية = w.o. CHARNOT (1945, S. 67): Brunot (1952, S. 286): gûza ṣăḥrauîja = maniguette, graine d'une plante de l'Afrique occidentale.

Die kleinen braunen, scharf pfefferartig schmeckenden Samen, sind beliebter Bestandteil des rāṣ ʾl-ḥanất. Dabei werden sie in erster Linie in Mischungen verwandt, von denen man sich eine aphrodisierende oder fruchtbarkeitsfördernde Wirkung verspricht. Diese Eigenschaft scheint allerdings per Analogieschluß allen scharfen Gewürzen zugeschrieben zu werden.

Man kann "Sahara-Nuß" auch pulverisiert mit Honig vermischt zu sich nehmen. Es wird empfohlen, das am frühen Morgen auf nüchternen Magen zu tun. — Ein solcherart zubereitetes Mittel soll außerdem gut gegen Rheumatismus sein.

Salmon führt "noix saharienne", goûza çaḥraouiya, als Bestandteil einer Melange an, die "beaucoup plus souvent comme aphrodisiaque" benutzt wird (1906, S. 61, Fußnote 5). Lens schreibt, daß "noix du Sahara" zusammen mit

183 Aus diesem Grunde werden alle Angaben zur Verwendung der Droge unter dem Stichwort الكوزة الصحراوية aufgeführt.

184 Übers.: "Die saharische Nuß". Das Attribut sahräwya bezieht sich auf die vermeintliche Herkunft der Droge. Tatsächlich aber ist damit der Herkunftsweg bezeichnet, denn die Pflanze ist im südlichen Westafrika beheimatet (vgl. dazu auch Renaud 1928, S. 47).

Ingwer, Gewürznelken, Muskatnuß, Aristolochia und wildem Lavendel gekocht und als Heilmittel bei Impotenz genommen wird (1925, S. 37).

Bei Charnot findet sich das Rezept für eine Paste, die gleichfalls anregen soll, aber außer Gewürzdrogen — unter ihnen "maniguette" — auch toxische Substanzen und Kif (= Cannabis indica) enthält (1945, S. 265). Außerdem wird Amomum Melegueta als Bestandteil einer magischen Melange aufgezählt, die als Gift in Anwendung gebracht wird (S. 67).

l-gűza gűz ´ţ-ţīb ال<sub>ب</sub>ثورة 185 كُوز الطيب

## Muskatnuß, Samenkern von Myristica fragrans

```
at at tîb جوزة الطيب noix muscade
SALMON (1906, S. 27, Fußnote 3):
RENAUD (1934, S. 46,
                                         g\bar{u}z \ et - t\bar{\imath}b = \text{w.o.}
  Anmerkung zu Nr. 98):
                                         djouzet et-teib جوزة الطيب = w.o.
TRABUT (1935, S. 169):
MERCIER (1937, S. 365):
                                         elguza = w.o.
DESTAING (1938, S. 199):
                                         lg\bar{u}za = w.o. (So\hat{u}s)
CHARNOT (1945, S. 492):
                                         w.o. = جو زة الطيب
MERCIER (1951, S. 49):
                                         guza \ et-tib = w.o.
Brunot (1952, S. 286):
                                         g\hat{u}zz tt\hat{e}b = \text{w.o.} (\text{Rabat})
```

Muskat wird als Gewürz geschätzt, das nicht nur aromatisierende sondern auch gesundheitsfördernde Eigenschaften besitzt, — eine Doppelwirkung, die man allerdings fast allen Gewürzen zuschreibt.

Die "Nuß des Wohlgeruchs" erscheint in verschiedenen stimulierenden Drogenmischungen; so wird sie als Bestandteil des  $r\bar{a}s$  "l- $han\acute{a}t$  verkauft, der unfruchtbaren Frauen helfen soll (s. Mischung Nr. 1).

In einer ähnlichen, umfangreichen Drogenkomposition zählt Salmon "goûz et-țib" auf (1906, S. 61/62, Fußnote 5). Lens beschreibt eine Melange gegen Impotenz, in der neben anderen Gewürzen "noix de muscade" verwendet wird (1925, S. 37).

<sup>185</sup> Die Muskatnuß wird allgemein einfach als l- $g\bar{u}za$  "die Nuß" bezeichnet; die Vokabel  $t\bar{\imath}b$  "Wohlgeruch" wird nur hinzugefügt, wenn Mißverständnisse möglich wären. — Im  $tuh\!fat$  al- $ahb\bar{a}b$  Nr. 98 (Renaud 1934) wird جوزة الطيب als volkstümliche Bezeichnung für جوز بوا angegeben (ebenso bei Leclerc 1874, Nr. 196; 1877, Nr. 526; Guigues 1905, Nr. 286).

### lisan t-tir

لسان الطبر 186

Samen der gemeinen Esche (Fraxinus excelsior)

QUEDENFELDT (1891, S. 98):

lssân et-têr = Same von Fraxinus excelsior L.

GATTEFOSSÉ (1921, S. 96):

 $lessan \ ettir = Fraxinus oxyphylla;$ 

fruits du frêne

RENAUD (nach 'ALAMI; 1934,

lisan at-tayr = fruit du frêne (Fes)

S. 109):

CHARNOT (1945, S. 491):

الطير = Samare de Frêne

Eschensamen wird von stillenden Müttern eingenommen, deren Kinder nicht säugen wollen. — Die Früchte, die mit Samenmantel verkauft werden, müssen vor dem Gebrauch enthülst und pulverisiert werden.

Gemischt mit anderen Substanzen wird die Droge außerdem im  $r\bar{a}s$  'l-hanút verwendet.

QUEDENFELDT beschreibt eine aus verschiedenen Drogen hergestellte Paste gegen Impotenz, zu den u.a. Eschensamen benutzt wird (1891, S. 97/98).

Gattefossé gibt an, daß Eschenfrüchte als Gewürz, als Tonikum und als Aphrodisiakum gebraucht werden (1921, S. 96).

Charnot teilt ein Rezept für ein Festgericht am 'id ṣġēr mit, bei dem Hammelfleisch mit einer großen Anzahl verschiedenartiger Gewürze in besonderer Weise zubereitet wird; unter den genannten Gewürzen befindet sich auch "samare de frêne", die Flügelfrucht der Esche (1945, S. 491).

#### märritta

مر يوتة (مر وت) 187

Weißer Andorn, das Kraut von Marrubium vulgare

GATTEFOSSÉ (1921, S. 103):

merrioute, amarout, maroutâ = Marrubium vul-

RENAUD (1934, Nr. 324):

gare L., Marrubium apulum Ten., marrubes merriyūt مرّيوت = Marrubium vulgare L.

TRABUT (1935, S. 161):

marriout = Marrubium vulgare, Marrubium

MERCIER (1951, S. 120):

Alysson, marrube

LOUBIGNAC (1952, S. 559):

merriut = marrube مرّيوة = marrube

186 Wörtl. übers.: "Vogelzunge", die Bezeichnung erklärt sich aus der Form der Samen. Das gleiche Bild liegt dem, in der älteren arab. drogenkundlichen Literatur gebrauchten Ausdruck lisän al-'aṣāfīr, oder lisän al-'uṣfūr, "Spatzenzunge", zugrunde (so bei: Leclerc 1874, Nr. 507; 1883, Nr. 2025; Achundow 1893, Nr.-388; Guigues 1905, Nr. 342; Renaud 1934, Nr. 243). — Mit lisän 't-tir scheinen übrigens die einander ähnlichen Samen verschiedener Eschenarten bezeichnet zu werden.

187 Nach Renaud kommt das Wort auf dem Umweg über das Spanische vom lateinischen Marrubium (1934, S. 143, Anmerkung zu Nr. 324) und wird in der Vulgärform merriyūt im gesamten Maġreb gebraucht. (Vgl. auch Dozy, II, S. 586).—(Neben anderen Synonymen wird das Wort schon bei 'Abd er-Rezzāq für farāsiyūn فواسيون angegeben, Leclerc 1874, Nr. 697).

Die mit einem dichten weißen Haarfilz bedeckte Pflanze wird auf den Märkten entweder in kleinen Büscheln verkauft (oft mit noch anhaftenden Wurzeln), oder aber in wenige Zentimeter lange Stückehen zerbrochen, Blätter und Stielenden miteinander vermischt.

Die Droge wird als wirksames Mittel gegen chronische Katarrhe der Luftwege empfohlen.

Besonders häufig benutzt man märriúta bei Dauerschnupfen kleiner Kinder. Man überbrüht das Kraut, tut es in ein Stückehen Stoff und drückt einige Tropfen in jedes Nasenloch des erkrankten Kindes. Nachdrücklich wurde betont, daß es sich um ein sehr zuverlässiges Medikament handele.

Eine viel breitere therapeutische Nutzung belegt Gattefossé. Danach gebraucht man das Kraut als fiebersenkendes Mittel, als Expectorans, als Brechmittel und als Stärkungsmittel. Gegen Schnupfen benutzt man dagegen den Saft der frischen Pflanze, der in die Nase geträufelt wird (1921, S. 103).

Nach Lens gibt man bei Masern dem Kranken eine Abkochung von "marrube blanc" und Rosinen zu trinken (1925, S. 7). Loubienac dagegen schreibt, daß bei den Zaër ein Aufguß der Pflanze als Abführmittel für Kinder verwendet wird. (1952, S. 559).

## l-məská l-hórra

المسكة الحرة 188

Mastix, das Harz von Pistacis lentiscus

```
Salmon (1906, S. 48, Fußnote 3):
                                   meska = w.o.
KAMPFFMEYER (1909, S. 6/7):
                                   mska - حسناك = w.o.
Marçais (1911, S. 466):
                                   m \check{e} ska = w.o.
GATTEFOSSÉ (1921, S. 85):
                                   moustaka, meskat = w.o.
Westermarck (1926, I, S. 111):
                                   m\acute{e}ska = w.o.
Westermarck (1926, I, S. 309):
                                   mėska
RENAUD (1934, S. 112,
                                   meska = w.o.
  Anmerkung zu Nr. 251):
TRABUT (1935, S. 204,
                                   = w.o.
  Kommentar):
MERCIER (1951, S. 120):
                                  meska = espèce de résine
```

Mastix kommt in Form von kleinen, blaßgelben Körnern in den Handel, die in erster Linie bei Erkrankungen "übernatürlicher" Art Verwendung finden.

Das Harz ist bekannt und geschätzt als Mittel gegen den Einfluß der  $zn\bar{u}n$ , wobei es einmal als Räuchermittel, ein anderes Mal als Kaumittel benutzt wird.

vgl. Marçais 1911, S. 466), das auf gr. μαστίχη zurückgeht. — In der drogenkundlichen Literatur wird das Wort unterschiedlich geschrieben und vokalisiert: Leclerc 1874, Nr. 521 und 1883, Nr. 2139 masṭaka مصطاح; Achundow 1893, Nr. 528, S. 273 und S. 403 masṭakî; Guigues 1905, Nr. 368 maṭtaka مصطاح; Renaud 1934, Nr. 251 musṭakā. (Vgl. außerdem Seidel 1908, Nr. 237).

Folgende Beispiele wurden zur näheren Erläuterung genannt: Wenn Frauen sich in der Krisis befinden und dabei von žnūn attackiert werden, so daß sie schreien und sich wie verrückt gebärden, wird məska ins Feuer gestreut. Sobald die Kranken den Rauch eingeatmet haben und er ihren Körper durchdrungen hat, werden sie wieder ruhig und die žnūn verlassen sie.

Wenn jemand sich von žnūn befallen glaubt, kauft er eine gute Portion Mastix und lutscht und kaut die Droge sehr gründlich. Sobald das Mittel sich aufgelöst und im Körper verteilt hat, ist der böse Einfluß neutralisiert.

Profaner Gebrauch wird von Mastix als Mittel gegen Ermüdungserscheinungen gemacht. — Auch gegen Magersucht bei Kindern läßt sich das Harz verwenden, es wird in diesem Falle mit Wasser und Zucker gekocht verabreicht.— In der Küche wird es bei bestimmten Backwaren verwendet, denen es zur Geschmacksverbesserung beigefügt wird.

Wie Gattefossé schreibt, wird Mastix als Kaumittel benutzt, um den Atem zu parfümieren. Außerdem nimmt man es zum Würzen von Brot.

Mastix in Milch gekocht ergibt dagegen ein Heilmittel bei Halskrankheiten (1921, S. 85).

Renaud erwähnt das Harz als Parfümierungs- und Enthaarungsmittel (1934, S. 112).

Məska als magisches Mittel wird mehrfach von Westermarck belegt. Es soll vor žnūn schützen oder sie vertreiben (1926, I, S. 111, 309/310, 338) und wird sowohl verbrannt als auch gegessen. Letzteres ist besonders dann der Fall, wenn eine Krankheit durch magisches Zeremoniell geheilt werden soll und eine "ůmm j-jnūn", eine "Geister"-Frau, zu diesem Zweck verpflichtet wird (vgl. Bd. I, S. 345/346). In Fes wird ein neugeborenes Kind mit einer Drogenmischung eingerieben, unter der sich auch Mastix befindet (II, S. 383).

MERCIER vermerkt, daß meska von Frauen gern gekaut wird; er fügt hinzu "on prétend que le bruit qu'elles font en la mastiquant révèle leur présence aux fenêtres" (1951, S. 120).

Als Gewürz für Backwerk, "Gewürzkuchen"  $qr\bar{a}sil$ , nennt Kampffmeyer mska in seinen Texten aus Fes (1909, S. 6/7).

mqál azráq

مقل از رق 189

Bdelliumharz, wahrscheinlich von Balsamodendron africanum

RENAUD 1934, S. 114, Anmerkung zu Nr. 257): Fogg (1941, S. 299): muqil azraq, muql azraq, = bdellium (Balsamodendron Mukul, B. africanum Arn.)
măqâl azraq = ,,blue Bdellium"; powdered
azurite (basic copper carbonate)

189 Die Droge ist in der klass. Materia Medica bekannter als in der Volksmedizin von heute und wurde daher von verschiedenen Autoren kommentiert. Eine gute, übersichtliche Zusammenstellung der hist. Nachrichten findet sich bei Seidel 1908,

Als "blaues Bdellium" wurden kleine Stücke (— größter Durchmesser 1 cm—) einer rötlichbraunen, harzartigen Substanz verkauft, die entfernte Ähnlichkeit mit dunklem Kandiszucker haben.

Sie gelten als kostbares Mittel gegen "magische" Krankheiten, also gegen nicht genau definierte Beschwerden, die auf das Wirken übelwollender Dämonen zurückgeführt werden.

Besonders empfohlen wird die Kombination von mqål azṛāq und ḥantīta, = Asa foetida (s. auch Stichwort عنتية). Beide Drogen werden im Feuer eines Holzkohlebeckens verbrannt und vertreiben durch ihren Duft die im Hause befindlichen źnūn.

Ob die Dschinnen erfreut oder verärgert auf das Räucherwerk reagieren, ließ sich nicht eindeutig erfragen. Hantita soll eine abstoßende Wirkung ausüben, über die Wirkung von mgål azgåg waren die Informanten geteilter Meinung.

Fogg hat unter der Bezeichnung maqâl azraq kein Harz, sondern eine mineralische Substanz, basisches Kupferkarbonat, eingekauft, die entsprechend unterschiedlich verwendet wird: die Droge gilt als Heilmittel gegen verschiedene Hauterkrankungen (1941, S. 299/300).

النافع 190 النافع 190 النافع

Fenchelsamen (Foeniculum sp.) (aff. F. vulgare)

Kampffmeyer (1909, S. 6/7):  $n\hat{a}fa^{\varsigma} = \text{Fenchel}$ 

Gattefossé (1921, S. 92):  $n\hat{a}fa, n\hat{a}fa\text{-}et\text{-}bestari = ext{Foeniculum vulgare L.},$ 

les fruits

Trabut (1935, S. 114/115):

naffa النافة = Foeniculum vulgare,
F. piperitum, (le fruit)

Fenchelsamen ist ein beliebtes und allgemein bekanntes Gewürz, das von Arabern und Berbern, Seßhaften wie Nomaden, zum Verfeinern von Backwaren verwendet wird. — Bei festlichen Gelegenheiten wird den üblichen Brotfladen zur Geschmacksverbesserung etwas zerriebener Fenchel und Sesam جنجلان

Nr. 378. Danach ist "muql" ein Sammelname für Gummiharze verschiedener Herkunft, die einzelnen muql-Arten werden durch Attribute voneinander unterschieden. Muql azraq, "blauer Muql" wird aber auch bei SEIDEL als "rötlich" aussehend beschrieben, ein Widerspruch, den er nicht recht zu klären weiß (S. 254).

<sup>190</sup> N-nāfa' — determinierte Dialektform von nāfi' — heißt übers. "das Nützliche" (vgl. dazu auch Renaud 1934, Anmerkung zu Nr. 358, ebenso Beaussier 1958, S. 993). Die Bezeichnung scheint nur im Magrib gebräuchlich zu sein (s. auch Dozy II, S. 704).

<sup>191</sup> Colin korrigiert in seiner Besprechung der Arbeit von Trabut in Hesperis 20, S. 93 das Wort نافع in نافع الله الله على الله

Außerdem aber stellt man bei verschiedenen Anlässen besondere Gerichte her, die dieses Gewürz enthalten. So wird z.B. bei Geburten ein in der Pfanne geröstetes süßes Gericht zubereitet, das zamīṭa زبيطة heißt<sup>192</sup> (genauere Beschreibung s. unter Stichwort جنجادن).

Als Reiseproviant bevorzugt man ein brotartiges Gebäck, *l-qríšla* طقر يشلة, das aus Mehl, Butter, Zucker, Milch und Eigelb hergestellt und — außer mit einer Prise Salz — mit Fenschel und Sesam gewürzt wird.

Die heilkräftigen Eigenschaften des Fenchels werden daneben in verschiedenen Drogenmischungen ausgenutzt, deren Verwendung von der jeweiligen Zusammensetzung abhängt (vgl. als Beispiel Mischung Nr. 1).

In seinen Texten aus Fes beschreibt Kampffmeyer "nâţa" als Zusatz für "Gewürzkuchen", arab. qrāšil قراشل (1909, S. 6/7 und 24/25), denen außerdem noch Sesam "zinzlân" und mska" beigefügt wird.

# n-náfa' l-bəstáli

النافع البستالي 195

Fenchelsamen (Foeniculum sp.) (aff. F. dulce)

LEARED (1891, S. 339):

naffa = Foeniculum dulce C. Bauh. junior,

engl. fennel seed

BULIT (1922, S. 324):

nefaá نفعة Foeniculum dulce (semence) nāfa' = Foeniculum dulce Bauh. (la graine),

RENAUD (1934, S. 157, Anmerkung zu Nr. 358):

franz. fenouil

[Siehe außerdem die Belege unter Stichwort النافع

Zur Verwendung der oben genannten Droge sind im Prinzip die gleichen Beispiele anzuführen, wie unter dem voraufgehenden Stichwort. Mit einer

<sup>192</sup> S. dazu Fußnote 45 unter Stichwort جنجلان, S. 57.

<sup>193</sup> S. dazu Fußnote 46 unter Stichwort جنجلان, S. 57.

<sup>194</sup> Von Kampffmeyer nicht identifiziert. Es handelt sich um Mastixharz, das als Würzstoff und Volksheilmittel vielfältig genutzt wird (vgl. Stichwort مسكة).

<sup>195</sup> Zu nāfa' siehe vorangehendes Stichwort. — Das Attribut بستالی, das ich nicht übersetzen kann, bezieht sich möglicherweise auf die Herkunft der Pflanze. (Lexikographisch läßt sich nur ein لبطائي bei Brunot 1952, S. 46, belegen. Der Autor bezieht sich seinerseits auf Lerchundi 1892, S. 465, der unter dem Stichwort "lavadero" das Wort "bestáli" als Plural für "bestiliia" angibt). Als einziger Autor führt Gattefossé eine derartige Drogenbezeichnung auf, nämlich "nāfa-et-bestari" für die Samen von Foeniculum vulgare L. — (Eventuell wäre das Adjektiv auf ein korrumpiertes bustānī zurückzuführen).

Ausnahme: in einem Rezept für ein Abtreibungsmittel wurde speziell n-nåja<sup>c</sup> l-bəstāli als erforderlich bezeichnet.

Es handelt sich um folgendes Volksmittel: Man nimmt eine besondere Sorte Datteln, die t-tmar l-məžhūl التمر الجهول 196 heißt und hervorragender Qualität sein soll, und gibt pulverisierten Fenchel der bezeichneten Art hinein. Eine gute Portion davon wird gegessen und hinterher Wasser getrunken. — Das Mittel beginnt zu wirken, wenn man anschließend Purzelbäume schlägt.

Zur Verwendung von Süßem Fenchel gibt Leared an, daß er von marokkanischen Juden als Würzstoff für ein alkoholisches Getränk namens "maha-ya"<sup>197</sup> benutzt wird (1891, S. 339, dazu auch S. 237).

Nach Gattefossé gilt Foeniculum dulce als Gewürz mit verdauungsfördernden Eigenschaften (analog dem Anis); ein daraus hergestellter Aufguß wird gegen "les maux de gorge" und gegen Hexenschuß genommen (1921, S. 92).

Bulit beschreibt ein Hustenpulver aus gesalzenen Kichererbsen, Fenchel, Sesam und Zucker (1922, S. 324).

الورد <sup>198</sup>

Knospen der Damaszener-Rose (Rosa damascena)

Gattefossé (1921, S. 88): ouerd = Rosa Damascena L.

Renaud (1934, S. 62): ward ورد = rose, "il s'agit des variétés de la Rosa centifolia L. et notamment de la Rosa damascena."

ouard ورد Rosa Damascena

Trabut (1935, S. 223): ouard 0 = 0 Rosa Dama Destaing (1938, S. 251): 0 = 0 Rose Dama 0 = 0 Rose Rose Paramatrix 0 = 0 Rose Rose Pa

Getrocknete Rosenknospen sind ein sehr geschätzter Handelsartikel. Auch auf den kleinsten Märkten findet man sie unter den Drogen der 'aṭṭāṛa. Es handelt sich fast ausnahmslos um kleine — etwa 1,5 cm lange — Knospen von rötlich-violetter Färbung.

<sup>196</sup> Nach Westermarck 1914, S. 138 ist *t-tmar l-mějhûl* eine Dattelsorte aus dem Tafilalet ("an epithet ordinarily given by the people of Fez to the excellent dates of Tafilelt").

اء مَيَّة ,,Lebenswasser", also Schnaps; Juden sind die Schapsbrenner in Marokko.

198 Ward (coll; n. un. — 5) bezeichnet jede Art von Rose, ursprünglich wohl Blüte überhaupt (s. Lane, Arabic-English Lexicon, S. 2935). Pflanzenbezeichnungen die mit ward- gebildet werden, sind bei Dozy 1927, II, S. 794f. und Siggel 1950, S. 73, aufgeführt. — Schon in der alten arab. Materia Medica wird ward als Droge genannt, so z.B. bei Leclerc 1874, Nr. 260; Leclerc 1883, Nr. 2274; Achundow 1893, Nr. 563, S. 280; Guigues 1905, Nr. 393; Garbers 1948, Nr. 126; Levey 1966, Nr. 318.

l-wárd 143

Frauen aller Bevölkerungsgruppen benutzen sie als Kosmetikum, dem ein Fair des Besonderen anhaftet. Es ist nicht so sehr der Duft, als vielmehr die Vorstellung einer undefinierbaren, glückbringenden und unheilabwehrenden Kraft der Droge, die sie so begehrenswert macht. Wie alle Mittel ähnlicher Art verwendet man auch ward vornehmlich als Haartinktur. Die Knospen werden im Mörser fein zerstoßen und das Pulver mit Wasser versetzt in die Haare gestrichen. Das geschieht gewöhnlich im Anschluß an das Bad (vielfach ist pulverisierte Rose bereits dem Haarwaschmittel gäsúl zugesetzt, vgl. Stichwort منسول مسول ). Bei Hochzeiten mischt man Rosenpulver zusammen mit Henna in die Haare der Braut.

Auch das Haar einer toten Frau soll auf diese Weise behandelt werden. — Ward ist außerdem Bestandteil einer Spezereienmischung für Tote, die l-hanta leide genannt wird.

Mit anderen Duftstoffen, wie Nelke, Lavendel und Myrte, vermischt und ebenfalls mit Wasser angerührt, erhält man ein Hausmittel, das bei Kopfkrankheiten in die Haare gerieben wird.

Auch in Drogenmischungen, die intern angewendet werden, erscheinen nicht selten Rosenknospen, so z.B. in einem rāṣ ʾl-ḥanất gegen Unfruchtbarkeit (vgl. Mischung Nr. 1). Wie hoch die Droge eingeschätzt wird, beweist die mehrfach erteilte Auskunft, daß ward gegen jede Art von Krankheit von Nutzen sei.

Gattefossé bestätigt, daß getrocknete Rosen häufig zur Parfümierung des "ghassoul" verwendet werden (1921, S. 88). Bei Bouquet und Gattefossé findet sich ein Rezept zur Behandlung von Nasen- und Ohrenerkrankungen, das aus in Öl geweichten Blüten besteht (Bouquet 1921, S. 29; Gattefossé 1921, S. 88).

Besonders beliebt scheint die Kombination von Rosen und Henna zu sein. Bullt beschreibt folgendes Rezept zur Heilung einer bestimmten Augenkrankheit, die mit rmad  $\iota_{2}^{201}$  bezeichnet wird: Getrocknete Rosenblüten und Henna werden zerstoßen und mit kaltem Wasser angemischt. In die Lösung wird ein Bausch Wolle oder Baumwolle getaucht und solange auf das kranke Auge gelegt, bis das Wasser völlig verdunstet ist. Die Behandlung soll guten Erfolg haben (1922, S. 328).

Interessante Mitteilungen zur magischen Verwendung eines Rosen-Henna-Gemisches macht Westermarck. Danach wird bei den Ulâd Bů'ăzîz der Stein

ماء الورد Verkürzte Vulgärform aus mā' al-ward ماء الورد.

<sup>201</sup> Die Wortbedeutung, sowie Art der Erkrankung diskutiert der Autor in Fußnote 2, S. 328.

<sup>200</sup> Allgemeine Mitteilungen zum marokkanischen Handel mit Rosenblüten finden sich bei PAYEN 1929, S. 501f.; Prod. végét. 1921, S. 158f.; L'Exportation marocaine 1960, S. 71.

am Kopfende eines Grabes (šậhěd), insbesondere von Frauengräbern, mit einer Mixtur aus in Wasser gelöster Henna, Rosen und Nelken bestrichen (1926, II, S. 480 und 530).

Für denselben Stamm berichtet er folgende Praktik: Am 10. Tage des Monats Muḥarram<sup>202</sup> nehmen junge Mädchen, die sich besonders volles Haar wünschen, eine Dattel und reiben sie mit einer Mischung von Safran, Rosen, Nelken und Wasser ein. Um die Dattel wird zunächst ein Haupthaar, danach ein Stück Baumwollstoff gewickelt und schließlich das Gebilde in einen Brunnen geworfen oder vergraben. Als Erfolg dieser "Bestattung" soll sich die erhoffte Haarfülle einstellen (1926, II, S. 78/79).

<sup>202</sup> Der 10. Tag des Muḥarram (1. Monat des muslimischen Jahres), der mit 'āšūra bezeichnet wird, gilt als heilig (vgl. E.I. Bd. I, S. 504f.) und spielt im marokkanischen Volksglauben eine besondere Rolle (dazu Westermarck 1926, II, Kapitel XIII).

### DROGEN TIERISCHER HERKUNFT

l-b<sup>u</sup>ḥḫúša l-būwāla tarq~bbās البختوشة البوالة<sup>1</sup> ترقباس

Ölkäfer — Meloë sp.<sup>2</sup>

CHARNOT (1945, S. 69/70):

el-khenfousa el-boûoûâla الخنفسة البوّالة Morica Savieri, coléoptère noir de la famille des Tenebrionidés

MONTEIL (1951, S. 159):

lbəhhūš lbuwwāle = cafard, blatte

Stark zerbrochene Exemplare einer Meloë-Art wurden mit den Samen von Bilsenkraut السيكران vermischt angeboten. Beide Substanzen dienen diversen Praktiken im Bereich der weiblichen Geschlechtsorgane.

Oft werden noch andere Drogen hinzugefügt, so bei einem Rezept, das gegen "Rheumatismus" der Frauen und bei "chaude pisse" empfohlen wird. Außer Käferfragmenten und Bilsenkrautsamen werden kombiniert: Kapernfrüchte الكبّار, Paradieskörner الكبرة الصحراوية, Muskatnuß كرز الطيب , echter Safran الزونة الرونة المعراوية, Knoblauehzehe عود المنبر Veilchenwurzel عود المنبر Lavendelblüten الخزامة الزونة الزونة الزونة الزونة nein Stückchen Stoff getan und als Suppositorium benutzt. Das Mittel darf jedoch nur von Frauen verwendet werden, die nicht schwanger sind.

b nṣắṛ

بنصر 4

Hier: Kopf der Schleiereule — Tyto alba

Unter der Bezeichnung b'nsår werden verschiedenartige Drogen oder auch Drogenmischungen verkauft, deren Gemeinsamkeit in der Art ihrer Verwendung

يول , Urin" (nach Brunot wäre die Trivialbezeichnung "Pisse" exakter, s. 1952, S. 73/74); der Käfer hat diesen Namen wahrscheinlich der Fähigkeit zu verdanken, bei Störungen gelbrote Hämolymphe-Tröpfchen aus Öffnungen der Gelenkhaut austreten lassen zu können.

<sup>2</sup> Eine Aufzählung der zahlreichen, in Marokko existierenden Meloë-Arten findet

sich bei Charnot (1945, S. 104).

<sup>3</sup> Der arab. sprechende Kaufmann benutzte diesen franz. Ausdruck; für Rheuma-

tismus gebrauchte er das übliche l-bərd الرد.

بنتصر – "mit Sieg", ist nicht die Bezeichnung der Schleiereule, sondern ein Ausdruck, der sich auf die vermeintliche — oder gewünschte — Eigenschaft der Droge bezieht.—(Arab. Namen für Tyto alba sind verzeichnet bei Viré, 1964, S. 606).

und dem Glauben an ihre Wirkung besteht: es handelt sich um Substanzen, die als Räuchermittel gegen magische Erkrankungen verbrannt werden.

Eines dieser Mittel ist der vollständige, getrocknete Kopf der bekannten Schleiereule. Die als besonders wirkungskräftig gepriesene "Droge" wird verhältnismäßig selten angeboten, dann aber zu einem hohen Preis gehandelt.

 $bar{u}~dcute{arsa}$  بو درسة $^{5}$ 

Wahrscheinlich Bienenfresser — Merops apiaster

Loubignac (1952, S. 420): بودرس = Gros-bec (passereau) (Zaër)

Auf dem  $s\bar{\varrho}q$  von Sidi-Addi führte ein Händler kleine blaue Vogelfedern, die er gemeinsam mit anderen Federn und Vogelteilen in einem Säckehen aufbewahrte.

Sie sollen nach seiner Angabe von einem Vogel stammen, der arabisch  $b\bar{u}$  därsa genannt wird. Anhand des ihm vorgelegten Bestimmungsbuches<sup>6</sup> identifizierte er diesen Vogel als Bienenfresser, Merops apiaster.

Die blauen Federn werden stückweise zu Amulettzwecken verkauft.

Unter der Bezeichnung ben-lyamûn<sup>7</sup> hat Foge bei einem Drogenhändler in Nordwest-Marokko den vollständigen Balg eines Bienenfressers gefunden, der ebenfalls als Amultt gedacht war, "as a charm against almost anything" (1941, S. 293). Ein durch Abkochen gewonnener Absud soll außerdem, vermischt mit einheimischer Tinte, zum Schreiben von Amuletten benutzt werden (S. 294).

ييض نعام<sup>8</sup> bídِ n<sup>a</sup>cám

# Reptilieneier

Als besonders wirksames Mittel gegen  $t\bar{u}k\bar{a}l$ , Vergiftungen durch magisch präparierte Speisen, pries ein Händler eine gelbe, bröcklige Substanz an, von der er behauptete, es seien Stücke eines Straußeneies.

- <sup>5</sup> Als berb. Synonym gab der Gewährsmann das Wort azágza أُوزُ an, das üblicherweise nur die Farbe Blau bezeichnet (vgl. Loubignac für die Zaïan: azegza, pl. izegzawen = Bleu, vert, gris, 1925, S. 499), also nicht zuverlässig der berb. Vogelname ist.
  - <sup>6</sup> ETCHÉCOPAR/HÜE: Les Oiseaux du Nord de l'Afrique, Paris 1964.
  - <sup>7</sup> Mercier (1951, S. 10) gibt belyamun als Bezeichnung für "Bienenfresser" an.
- <sup>8</sup> Wörtl. übers.: "Straußen-Eier". (Straußeneischale "as a remedy in cases of sickness believed caused by having eaten food poisoned by witchcraft" belegt Fogg unter der Bezeichnung baïd n'ām, 1944, S. 298, Nr. 54).

tátā 147

Zur Demonstration dieser Herkunft wies er den Schenkelknochen eines Straußen vor, den er aus Reklamegründen mit sich führte.

Bei näherer Untersuchung erwiesen sich die Brocken jedoch als Reptilieneier, die von einer größeren Eidechse oder einer Schlange stammen müßten. Die genaue Größe der Eier ließ sich nicht ohne weiteres feststellen, da die angebotenen Exemplare zu stark zerbrochen waren, doch könnte ein Durchmesser von ungefähr 3 cm angenommen werden.

tátā l-būya təmahbáyš

### Chamäleon — Chamaeleo chamaeleon

Höst (1781, S. 299): elbúa البوة = Kameleon JACKSON (1814, S. 99): tatta, tâta (Bildunterschrift) = w.o. MEAKIN (1901, S. 75):  $t\acute{a}tah$ ,  $boo\ddot{a}ah = w.o.$ BOUQUET (1921, S. 76): tata = w.o.WESTERMARCK (1926, II, S. 345): arab. tsåtsa or bûwa (Dukkâla) berb. tilkahha (Shelha); mmhabais, pl. immahbáišĕn (Ait Sádden); tätā (Ait Waráin); täta, pl. tätiwin (Temsämän) RENAUD (1934, S. 84, Nr. 188):  $t\bar{a}t\bar{a}$  البوية, al- $b\bar{u}ya$  البوية w.o.Cameleo vulgaris Daud. DESTAING (1937, S. 189): tātă تاتا w.o., nom féminin ("s'emploie sans l'article") MERCIER (1937, S. 43): temmahbayš, pl. id. = w.o. (Ait Izdeg) Fogg (1941, S. 292):  $t^{s}at^{s}a = \text{w.o.}$ , dried skin of a chameleon, Chamaeleo chamaeleon Linn. CHARNOT (1945, S. 124): tátâ — tât, تاتا، تات, lboûoûa — lboûyya = Chamaeleo vulgaris Daud. MERCIER (1945, S. 59): tata, buya, kašša = caméléon LOUBIGNAC (1952, S. 552): w.o. (Zaër) = لبثية

Eine der bekanntesten und meistgenutzten Tierdrogen ist das Chamäleon. Getrocknete Exemplare des in Marokko heimischen Chamaeleo chamaeleon sind auf allen Märkten zu kaufen und lassen sich auch bei solchen Drogenhändlern finden, die normalerweise keine Objekte aus dem Tierreich anbieten.

Tắtā gilt als magisch-medizinisches Mittel par excellence. Es wird nicht nur als Heilmittel bei magischen Krankheiten verwendet, sondern auch als prophylaktisches Mittel mit Amulettcharakter.

<sup>9</sup> Tātā ist die populäre, von Arabern und Berbern allgemein benutzte Bezeichnung für das Chamäleon (schon bei 'Abd er-Rezzäq als تات verzeichnet, Leclerc 1874, Nr. 348). Als arab. Synonym wurde l-būya, als speziell berb. Synonym təmahbayš angegeben. Der klass. arab. Terminus ist hirbā' حرياء. — (Weitere Bezeichnungen bei Monteil, 1951, S. 79).

Fürchtet man, Opfer magischer Operationen geworden zu sein, und möchte den zu erwartenden Folgen zuvorkommen, verbrennt man ein Chamäleon und beräuchert sich selbst oder die Objekte, die man schützen zu müssen meint. Das gleiche Verfahren wirkt auch dann noch, wenn das Übel bereits eingetroffen ist, also etwa wenn eine unerklärliche Erkrankung sich eingestellt hat.

Hat man den Verdacht, magisch vergiftete Nahrung gegessen zu haben, wird  $t\bar{a}t\bar{a}$  als Gegengift genommen. Auch Krankheitssymptome, die man auf eine solche Vergiftung zurückführt, können durch den Verzehr der Droge behoben werden.

Vielfach wird ein getrocknetes Chamäleon auch als Amulett verkauft, dessen schützende Eigenschaften gerühmt werden.

Die gleichen Verwendungsarten expliziert Westermarck an verschiedenen Beispielen. Nachdem er zunächst allgemein konstatiert "the chameleon is used for many magical and medicinal practices" (1926, II, S. 345), führt er u.a. folgende Gebrauchsvarianten an: Die Ulâd Bu'ăzîz beräuchern das Zelt und seine Bewohner mit einem brennenden Chamäleon, wenn ein Verdacht auf Zauberei und dadurch veranlaßte Krankheit besteht. — Die Ait Waráin verzehren ein Exemplar, wenn sie durch "bewitched food" erkrankt sind. Eine Frau, die sich durch "witcheraft" unfruchtbar glaubt, beräuchert ihre Genitalien mit einem jungen weiblichen Chamäleon, das an einem Freitagmittag lebendig verbrannt wird. — Ait Waráin und Ait Sádděn verbrennen unter dem Buttersack ein Stück des Tieres, um die Butter vor Zauberei zu schützen. Ein Säugling der durch die Milch seiner erneut schwangeren Mutter erkrankt ist, bekommt als Medikament geröstetes und in Butter gekochtes Chamäleon.

Auch Haustiere können durch diese Droge vor mancherlei Übel geschützt werden, so vor den Folgen eines Schlangenbisses und des Bösen Blicks.

Als Amulett wird für Tanger ein lebendes, in ein Stück Bambusrohr eingeschlossenes Tier beschrieben, das in diesem Behältnis im Hause aufbewahrt oder von einer Person bei sich getragen wird.

Außerdem wird ein Pulver, das aus einem verkohlten Chamäleon gewonnen wird, als Volksmittel gegen Geschwüre benutzt (Westermarck 1926, II, S. 345-347).

Fogg, der die magischen Qualitäten des Tieres ebenfalls betont, bringt im einzelnen die gleichen Beispiele wie Westermarck (1941, S. 292).

Doch schon viel ältere Autoren bezeugen für Marokko den Gebrauch des Chamäleons in Medizin und Magie. So bringt Höst, der das Tier eingehend beschreibt, folgende Beispiele: Das gedörrte Fleisch gibt man Fieberkranken zu essen, die man gleichzeitig mit den abgeschnittenen Nägeln beräuchert. Gekochtes Chamäleon soll Frauen zu Fettleibigkeit verhelfen. Getrocknet und pulverisiert wird es Kindern gegeben "die übel von der Milch geworden sind" (1781, S. 300).

Jackson versichert, daß dem Fleisch verschiedene medizinische Eigenschaften zugeschrieben werden und das getrocknete Tier außerdem als Räuchermittel verwendet wird — weswegen man es überall in Läden, die "Hanute El Attari" heißen, als Droge verkauft (1814, S. 101).

tiflillist 149

Nach Maekin wird der getrocknete Körper eines Chamäleons als Gegengift bei Schlangenbiß und als Aphrodisiakum benutzt (1901, S. 75).

Ein Stück Chamäleon wird nach Lens einem Rezept zugesetzt, das Kindern gegen Husten helfen soll. Ebenso gibt man es einer umfangreichen Drogenmischung bei, wenn Kinder im Frühjahr von einer fiebrigen Erkrankung befallen werden (1925, S. 29 und 30).

Der jüngste Beleg für den medizinischen Gebrauch des Tieres findet sich bei Loubignac. Für den Stamm der Zaër gibt er an, daß man es als Heilmittel gegen "la voie buccale" und gegen Magenbeschwerden nimmt (1952, S. 552).

Für Algerien bringt Hilton-Simpson zahlreiche Beispiele für die Verwendung des Chamäleons (vgl. 1913, S. 710 und 1915, S. 231, 236/237, 251).

tiflillíst 10 تفلاتست 10 الخطاتيف الخطاتيف الخطاتيف تمزلت تمزلت تمزلت المعالمة المع

Schwalbe; hier wahrscheinlich Felsenschwalbe — Hirundo rupestris

Meakin (1891, S. 142): el-khuteefah, khuteef = swallow tafellilist = hirondelle tottlilist, pl. tiflilisin, Syn. amzil

= hirondelle (Zaian)
WESTERMARCK 1926, II, S. 340): arab. hottáifa, pl. coll. hottaif

berb. aflillis, fem. taflillist (Iglfwa); tiflillst (Ait Waráin); difriddest (Ait Wäryåger); tifriddjist (Temsåmän); talilwatt (Ait Sádděn)

= swallow

MERCIER (1937, S. 138): tiflellest, u.a. = hirondelle (Ait Izdeg)

Destaing (1938, S. 152): tiflellest, pl. tiflillsin = w.o.Mercier (1951, S. 81): tiflellest, pl. -t = tiflellest pl. -t = tiflellest pl. -t = tiflellest (Zaër) tiflellest (Zaër) tiflellest (Coll.) tiflellest pl. -t = tif

Vir. (1964, S. 592): خُطتيفة (u.a.), berb. titellest = Hirundo (genre)

Bei einem Händler fand sich neben so bekannten Vogelbälgen wie denen von Wiedehopf, Rabe und Falke auch der Balg einer kleinen braunen Schwalbe.

Wie alle anderen soll er in der Magie Verwendung finden, als Mittel gegen unerklärliche, mit normalen Medikamenten nicht zu beseitigende Krankheitserscheinungen.

Daß Schwalben zu medizinischen Zwecken gebraucht werden, bestätigt Westermarck.

Er beschreibt eine magische Mischung, die Gaukler aus dem Soûs herstellen. Neben verschiedenen anderen Substanzen werden dazu sieben Vögel verwendet,

<sup>10</sup> Die Bezeichnung tiflillist, die lautmalerisch das Zwitschern der Schwalbe wiedergibt, ist die bei Arabern und Berbern gebräuchlichste. Als rein arab. Ausdruck wurde daneben huttef, und als berb. Synonym tamzilt angegeben.

die verkohlt und pulverisiert werden. Das Pulver soll die Kraft haben, Dinge zu verwandeln, sobald etwas davon auf das betreffende Objekt gespien wird.

Den Schnabel einer Schwalbe gebrauchen die Ait Temsâmän. Er wird einem Kleinkind in den Mund gesteckt, damit es früh sprechen lernt.

Die Ait Wäryâger glauben, daß es gut für die Augen sei, wenn man die Innenseite der Lider mit einem Schwalbenei oder einem frisch geschlüpften Vogeljungen berührt.

Ein Mittel gegen Gelbsucht, das sich nach Ansicht der Ait Waráin von Schwalben gewinnen läßt, ist mehr im Volksglauben als in der Volksmedizin verankert: Man bestreicht ein Nestjunges mit aufgelöstem Safran und glaubt, daß die fütternde Alte — in der Meinung, das Junge sei krank — einen kleinen Stein als Medikament bringe. Dieser Stein wird aus dem Nest entfernt und zerrieben als Heilmittel bei Gelbsucht genommen (1926, II, S. 340/341).

tfűsiha dləbhár

تفوسيخة دالبحر

#### Hornsubstanz

Eine grauweiße, lockere Substanz, die beim Verbrennen den charakteristischen, durchdringenden Geruch versengter Haare oder Federn entwickelt, wird als besonders wirksames magisches Räuchermittel verkauft.

Es handelt sich sehr wahrscheinlich um feingeschabte Hornspäne, doch läßt die Materie keine Schlüsse auf Art und Herkunft des dafür benutzten Horns zu.

In der Magie soll das Mittel immer dann in Anwendung gebracht werden, wenn alle anderen versagt haben. Es kann aber auch in Mischungen verwendet werden (als Beispiel s. Mischung Nr. 8), allerdings — im Gegensatz zu vielen anderen Drogen — ausschließlich in Räuchermischungen.

Die Verwendung von Hornmaterial in der Magie ist z.B. bei Coon für das Rifgebiet belegt. Dort wird verbranntes Ziegenhorn, in Olivenöl gekocht, als Tinte zum Schreiben an Amuletten benutzt (1931, S. 158).

dəbbāna həndiya

د بانة هند ية 11

Spanische Fliege — Lytta sp.

MEAKIN (1891, S. 69): SALMON (1906, S. 61, Fußnote 5): FOGG (1941, S. 293): CHARNOT (1945, S. 72): MERCIER (1951, S. 22): dibhánat el Hind = cantharides debbána el-hindya = cantharide děbbént l-hěnd = Spanish fly, Lytta vesicatoria debbánat el Hind ذَاتْ الْهِنَا = cantharide debban el-hend = cantharide

11 Übers.: "Indische Fliege".

Die grüngolden schimmernden Käfer sind bei jedem gutausgestatteten Drogenhändler zu finden. Nicht immer sind es vollständig erhaltene Exemplare; da die getrockneten Käfer leicht zerbrechen, sind — besonders in Mischungen — häufig nur Fragmente zu entdecken.

In der Volksmedizin werden sie in zweifacher Weise eingesetzt: als Antirheumaticum und Aphrodisiacum, als Mittel also, die sich einer besonders starken Nachfrage erfreuen.

Als Rheumamittel werden sie folgendermaßen benutzt: Man nimmt eine kleine Portion gesalzener Butter, läßt sie schmelzen und durch ein sehr feines Sieb oder ein Stück Tuch passieren. In das flüssige Fett gibt man darauf drei Exemplare der Spanischen Fliege, zerstoßen oder vollständig, und läßt sie eine Zeitlang kochen.

Über die Weiterverwertung wurden unterschiedliche Angaben gemacht, nach einer Version wird das fertige Mittel äußerlich, nach einer anderen innerlich angewandt.

Äußerlich gebraucht man es zum' Einreiben der befallenen Körpergegend, also als Rheumasalbe. Im anderen Falle wird es gegessen; nach etwa einer Stunde sollen sich heftige Koliken einstellen, gegen die man Tee trinkt. Danach sollen Bauchschmerzen und Rheumatismus gleichzeitig verschwinden.

Als Aphrodisiacum verwendet man die Droge in Melangen, die — pulverisiert — zusammen mit Nahrungsmitteln verabreicht werden (als Beispiel vgl. Mischung Nr. 1).

In letzterer Eigenschaft werden die Käfer auch von Salmon (1906, S. 61, Fußnote 5) und Fogg (1941, S. 293) erwähnt. — Nach Charnot werden Kanthariden in erster Linie als Aphrodisiakum benutzt (1945, S. 101); der Autor betont jedoch außerdem ihre toxische Wirkung, die häufig zu ungewollten, nicht selten aber auch zu beabsichtigten Vergiftungen führt (S. 98).

Da ihr Gehalt an Kantharidin zu einer Reizung der Harn- und Geschechtsorgane führt, scheinen sie mitunter als Heilmittel bei Erkrankungen dieser Organe verwendet zu werden. So gibt Fogg eine Mischung mit Honig als Mittel gegen Gonorrhöe an, während Hilton-Simpson für Algerien eine Melange von "cantharide beetle" mit Blättern von Mentha rotundifolia L. und Honig als Medikament gegen Lithotomie beschreibt (1922, S. 59).

dámm "l-ahwá

دم" الاخوة 12

Rote, marine Kalkskelette

Renaud (1934, S. 54/55, Anmerkung zu Nr. 118):  $demm \ al$ -ahwa =sang-dragon

12 Nach Siggel wird mit dam al-aḥawain دم الاخوين = "das Blut der beiden Brüder", das sog. "Drachenblut" bezeichnet, der Saft von Dracaena Draco L.,

Die Droge besteht aus rot- oder violettfarbenen Fragmenten organisch mariner Kalksubstanz.

Ein Händler verkaufte als  $d\acute{o}mm$  'l- $ahw\acute{a}$  Stücke der Orgelkoralle, Corallium tubipora (das eingekaufte Belegstück hat die Maße  $5\times3,5$  cm).

Ein anderer 'aṭṭār bot kleine violett eingefärbte Bruchstücke von Riffkalken an, die von verschiedenen Arten aufgebaut wurden. Es ließen sich erkennen: Reste von Lithothamnion sp. (= Rotalge), von Serpula sp. (= Kalkröhrenwurm) und von Vermetus sp. (= Wurmschnecke).

Die Stücke werden nicht einzeln verwandt, sondern erscheinen als Bestandteil magischer Mischungen mit Amulettcharakter.

So gehören z.B. einige Bröckchen in die Mischung, die zur Füllung des Seeigelskelettes benutzt wird. (Siehe Mischung Nr. 16 und Stichwort rommånet ارمتانة العشق ).

## dhất l-təkrûn

دهر الفكرون (= ظهر الفكرون)13

Schildkrötenpanzer, wahrscheinlich von Testudo iberica

```
fekrún فکرون Landschildkröte
Höst (1781, S. 295):
                                         ltěkrun = tortue de mer
LAOUST (1923, S. 325):
                                         arab. fěkrūn or afker, pl. fkärěn
Westermarck (1926, II, S. 342):
                                         berb. butěgra (Amanūz), lfkron (Ait Sádden),
                                            afkrůn (Ait Waráin), u.a. = tortoise
                                         tortue فكرون fekrūn
RENAUD (1934, S. 165):
                                         f \, e \, k \, r \, \dot{u} \, n فکر ون, pl. f \, k \, \bar{a} \, r \, e \, n = 	ext{tortue}
DESTAING (1937, S. 277):
                                         ikfer, pl. ikefran = tortue (Ait Izdeg)
MERCIER (1937, S. 252):
                                         bu tegra = tortue; on dit aussi
DESTAING (1938, S. 280):
                                            ifker, pl. ifkrān (Soûs)
MONTEIL (1951, S. 71):
                                         lf\bar{a}kr\bar{o}n, lfakr\bar{o}n, pl. lafk\bar{a}r\bar{i}n = tortues
                                         tortue (Zaër) فكرون على بارن pl. فكرون
LOUBIGNAC (1952, S. 520):
MERCIER (1951, S. 31):
                                         dher el-fekrun = carapace de tortue
```

Der Panzer einer Landschildkröte wurde als Mittel gegen den Bösen Blick verkauft.

Wie der größte Teil aller Drogen, die zum Schutz eines Menschen in Gebrauch sind, der sich vom Bösen Blick getroffen wähnt, wird auch dhår l-jokrūn als Räuchermittel benutzt. Meist zusammen mit anderen Objekten verbrennt man

sowie das Harz ähnlicher Arten (1950, S. 35). — Renaud, der den Terminus ausführlich bespricht (1934, Nr. 118), bringt unter anderem folgendes Zitat nach Alāmī: "Le peuple donne le nom de demm el-aḥwa à des fragments rouges, durs, à l'aspect d'éponge, qu'on trouve sur le bord de la mer", eine Beschreibung, die die im Mittleren Atlas verkaufte Droge treffend kennzeichnet.

<sup>13</sup> Das Wort fəkṛūn ist nach Brunot (1920, S. 103) und Laoust (1923, S. 325) berb. Ursprungs (siehe ebenso Dozy 1927, II, S. 275). — Þhår نقر ist die marokkanisch arab. Ausspracheweise von hocharabisch zahr نام بالمحافظة بالمح

 $d-d\bar{\imath}b$  153

die Hornplatten als  $l b b h \bar{u} r$  , in dem Glauben, damit die Bezauberung zu beseitigen.

Als permanenter Schutz gegen den Bösen Blick werden nach Westermarck auf den Dächern mancher Häuser von Fes lebende Landschildkröten gehalten (1926, I, S. 464).

In Tanger wird die Schildkrötenschale von Menschen verbrannt, die sich als Opfer von Zauberei fühlen (II, S. 342/343).

Ein Stück des Panzers kann aber auch von einer Frau dazu benutzt werden, ihren streitsüchtigen Ehemann zu zähmen. Auch in diesem Falle wird die Substanz verbrannt und entwickelt ihre Wirksamkeit mit aufsteigendem Rauch (S. 343)<sup>14</sup>.

In der Volksmedizin wird von verschiedenen Stämmen Schildkrötenfleisch verwendet (Beispiele siehe op. cit.; dazu Lens 1925, S. 22).

Lebende Wasser- bzw. Sumpfschildkröten spielen nach Westermarck und nach Legey ebenfalls eine Rolle in der Heilkunde (Westermarck 1926, I, S. 85–87 und II, S. 342; Legey 1926, S. 151).

 $\ddot{d}$ - $d ilde{t}b$  الديب

## Schakal — Canis aureus

LOUBIGNAC (1925, S. 484): bendibbun = chacal (Ichgern) WESTERMARCK (1926, II, S. 319): dib, pl. dydb, fem. diba, dim, dwiyib = jackaldib ذيب = loup; chacal (,,Actuellement, le mot RENAUD (1934, S. 184, Anmerkung zu Nr. 430): dīb, dans l'Afrique mineure, désigne le chacal, Canis anthus F. Cuvier"). dib = chacalDESTAING (1937, S. 221): MERCIER (1951, S. 25): dib = chacal; renard (fig.)MONTEIL (1951, S. 55):  $\underline{d}\underline{d}ib$ , pl.  $\underline{d}di\bar{a}b$  = chacal LOUBIGNAC (1952, S. 427): ديب = chacal (Beni Mellal)

Nützliche, magisch-medizinische Eigenschaften glaubt man in vielen Teilen des Schakals enthalten, insbesondere in manchen Innereien und in der Haut.

Auf den Märkten ist nur die Schakalhaut, zeld ed-dib جلد الديب, zu kaufen. Sie wird von solchen Händlern geführt, die sich auf tierische Drogen spezialisiert haben. Der durchschnittliche 'attār bietet diesen Artikel kaum an.

- <sup>14</sup> Schildkrötengehäuse als Schutzamulett gegen den Bösen Blick werden auch für andere islamische Gebiete belegt, so z.B. von Canaan für Palästina, 1914, S. 54 (Abb. eines Schildkrötengehäuses, das mit einem Band versehen ist und als Schutz an die Wiege eines Kindes gehängt werden soll), und von Kriss 1962, S. 34 für die Türkei (Abb. eines mit Perlen verarbeiteten Schildkrötenamuletts auf Tafel 29, Fig. 4).
- <sup>15</sup> Eigentlich أوني ; das Wort bezeichnet im arabischen Osten den Wolf, in Nordafrika ausnahmslos den Schakal (vgl. auch das oben angeführte Zitat von Renaud).

Schakalhaut wird auf Anordnung des  $fq\bar{e}h$  gekauft, wenn er meint, sie für ein Amulett zu benötigen. Bestimmte Amulette werden nicht auf Papier sondern auf Leder geschrieben — was ihre Wirksamkeit erhöhen soll. Außer Schakalhaut wird sehr häufig Gazellenhaut zu diesem Zweck benutzt (s. unter Stichwort  $l^u\dot{q}z\bar{a}l$ ).

In einer kurzen Mitteilung weist auch Westermarck darauf hin: "Charms are written on the skins of a jackal" (1926, II, S. 320). Sehr viel ausführlicher geht der Autor auf den Gebrauch anderer Schakalteile ein. Danach wird in Volksmedizin und Magie Schakalfleisch, Fett, Hirn, Galle. Leber, Ohr, Zunge und Kehle verwendet (genaue Rezepte siehe S. 319 und 320).

Die aus vielen Stämmen zusammengetragenen Einzelbeispiele legen den Schluß nahe, daß der Schakal einen besonderen Platz in der Legende einnehmen muß. Tatsächlich fehlen in keiner Textsammlung zur Folklore eines marokkanischen Stammes Schakalmärchen<sup>16</sup>.

r-ráhma الرخمة 17 isgi السنغـ المسنغـ

Geier, hier: Gänsegeier — Gyps fulvus

Loubignac (1925, S. 506): isran = perenoptère

Westermarck (1926, II, S. 336):  $is\dot{g}i = vulture$  (Rifians of Temsâmän)

Destaing (1937, S. 226): rohma = vautour

MERCIER (1951, S. 176): rohma = vantour; gypaète; alimoche

(percoptère necrophon)

Monteil (1951, S. 108):  $rr\check{a}hm\varpi$ , pl.  $rr\check{h}\check{a}m$  = Neophron percnopterus

percnopterus (L.)

Geierfleisch und Geierfedern gelten in der Magie als Gegengift.

Glaubt man, durch magische Manipulationen vergiftet worden zu sein, kann eine Heilung nur durch ein entsprechendes, magisch wirksames Gegenmittel erfolgen. Eines dieser Mittel ist gekochtes Geierfleisch, doch soll es ebenso gut sein, Geiergefieder im məžmār zu verbrennen und die Asche vermischt mit Olivenöl einzunehmen. Nach Anwendung des Mittels schläft man.

Westermarck beschreibt ein sehr ähnliches Rezept, das im Rifgebiet von den Ait Temsâmän angewendet wird: der verkohlte Körper eines Geiers wird zerstoßen und das mit Wasser angemischte Pulver bei Vergiftungen als Gegenmittel verabreicht (1926, II, S. 336).

- <sup>16</sup> Man vergleiche die ungemein zahlreichen, bei Laoust 1949, aufgezeichneten Tiererzählungen, in denen der Schakal eine Rolle spielt. Alle Märchen sind mit Hinweisen auf Parallelen in früher erschienenen Arbeiten versehen. Zusätzlich sei noch auf Destaing 1937 und auf Loubignac 1952, Contes XVI, XVIII und XX, verwiesen.
- <sup>17</sup> Raḥama (koll.: raḥam) ist die allgemein-arabische Bezeichnung für den Aasgeier, Vultur percnopterus, aber auch für andere Geierarten, isġi dagegen ist ein Berberwort. (Zur Konfusion der Begriffe Adler Geier siehe Stichwort).

rommånet l-'aš'q

رمانة العشق18

Skelett des schwarzen Seeigels — Arbacia lixula

Unter der poetischen Bezeichnung "Liebesfrucht" wird die Skelettschale eines Seeigels verkauft.

Das Innere wird mit einer speziellen Drogenmischung ausgefüllt, die eine hervorragende magische Wirksamkeit entfalten soll (s. Mischung Nr. 16). Trägt man nämlich einen solchen Seeigel bei sich — in der Tasche eines Kleidungsstückes oder in ein Stück Stoff eingenäht als Amulett um den Hals — ist man in kriegerischen Zeiten gegen Schußverletzungen gefeit, also unverwundbar. In friedlichen Zeiten entwickelt das gleiche Amulett — ohne die Spezialfüllung — ganz ander Qualitäten: es wird von jungen Männern getragen, um Mädchen anzuziehen und für sich zu gewinnen. Auf diese Eigenschaft bezieht sich wohl auch die Bezeichnung.

Außer vollständig erhaltenen Seeigel-Skeletten werden jedoch auch Bruchstücke der Schale verkauft, zum Teil mit noch anhaftenden schwarzen Stachelfragmenten. Sie gelten als magisches "Medikament" und werden unter ganf'ud  $l^bb\'u\acute{a}r$ , "Seeigel", geführt<sup>19</sup>.

# zəbda dyāl ləbhár

زبدة ديال البحر<sup>20</sup>

Schulp vom gemeinen Tintenfisch — Sepia officinalis

Leclerc (1874, S. 125, Anmerkung zu Nr. 285): Leclerc (1881, S. 197,

Anmerkung zu Nr. 1086): Brunot (1920, S. 129): zebed el bahar = ,,en Algerie l'os de seiche seulement"

 $zebd\ el\mbox{-}bahar$  زبد البحر=l'os de seche

lsân Ibḥár = os de seiche

الله Die Bezeichnung läßt sich lexikographisch nicht belegen; rummān رمّانة المشق bedeutet üblicherweise "Granatapfel", بمّانة المشق wäre also ein Granatapfel, رمّانة المشق müßte danach mit "Granatapfel der Liebe" übersetzt werden. Da jedoch rummāna metaphorisch für "weibliche Brust" gebraucht wird, ist die Verbindung mit عشق sicher kein Zufall: es handelt sich eben um die "weibliche Brust (als Objekt) der Liebe.

19 Nähere Angaben siehe unter Stichwort genfád lebhár كُنفود البحر.

20 غنة jist das pan-arabische Wort für frische Butter; ein Tintenfischschulp ist also "die Butter vom Meere". Die gleiche Übersetzung bringt auch Bouquet (s.o.). Renaud dagegen übersetzt zabad mit "écume", jist danach der "Meerschaum". Die älteren arab. Autoren verstehen unter dieser Bezeichnung das aleyonium des Dioscurides und Avicenna, eine Melange verschiedener, vom Meer ausgeworfener Substanzen (vgl. Leclerc 1874, Nr. 285 und 1881, Nr. 1086; Guigues 1905, Nr. 534; Renaud 1934, Nr. 153; Garbers 1948, Nr. 129). Heute werden alle an der Flutkante des Meeres aufgelesenen marinen Restprodukte mit eigenen Bezeichnungen versehen. Sehr viele dieser Objekte erscheinen auf den Märkten als magische Mittel.

```
Bulit (1922, S. 324):

Bouquet (1921, S. 74):

Renaud (1934, S. 71):

zebed elbahr = l'os de seiche,
"beurre de la mer"

zabad al-baḥr "j., "écume de mer", est
synonyme au Maroc de lisān al-baḥr "langue
de mer", qui est l'os de seiche Eusepia
officin. L.

Fogg (1941, S. 292):

lisânû l-bāḥri = "sea-tongue", bone of common
cuttle or squid, Eusepia officinalis L.

Zabad el-bah'r — "is de seiche
```

Vom Meer ausgeworfene Tintenfisch-Schulpe werden von fast allen Drogenhändlern geführt; im allgemeinen sind sie, in mehr oder minder große Stücke zerbrochen, bereits fertigen Mischungen beigefügt.

Bei den Mischungen handelt es sich um Räuchermittel, die zu magischen Zwecken abgebrannt werden.

Nähere Angaben finden sich bei Fogg (1941, S. 293).

Danach werden Schulpe bei Vergiftungen, die man auf Hexerei (,,witchcraft") zurückführt, als Gegenmittel verbrannt. Zu Pulver zerstoßen und auf die Augenlieder gestrichen, sollen sie ein Heilmittel bei Augenleiden sein (S. 292).

Nach Bouquet ist eine Mischung mit Ruß als Heilmittel gegen Lidentzündungen in Gebrauch (1921, S. 74). — Bullt hat für Marrakesch und Casablanca eine magisch-medizinische Mischung notiert, die azgaf oder izgaf genannt wird und neben "zebed el bahr" noch Igelborsten, Schlangenhaut, Lavendel, Kümmel und Ammoniacum enthält (1922, S. 324, Fußnote 6).

Eine magische Mischung, die gleichfalls aus mehreren tierischen und pflanzlichen Substanzen zusammengestellt wird — unter denen sich "zabad el-bah'r" befindet — beschreibt Charnot als Gift. Zu Pulver zerstoßen und mit Honig verrührt, soll die Melange zu kriminellen Zwecken verwendet werden.

QUEDENFELDT beschreibt wiederum eine Räuchermischung, in der Sepia-Stückehen enthalten sind, vermutet jedoch — wahrscheinlich zu Unrecht — daß sie durch die "Lüderlichkeit" der Händler hineingeraten sein könnten (1891, S. 76).

```
" السبع 21 ين مين أن توسي أن توسي أن توسي السبع أن توسي التعلق ا
```

bedeutet allgemein-arabisch zunächst "reißendes Tier, Raubtier", dann speziell "Löwe"; iz"m ist das berberische Synonym. (Weitere Bezeichnungen bei Monteil, 1951, S. 51).

 $\ddot{q}$ - $\dot{q}$ bb

```
STUMME (1899, S. 190):
                                      îzěm, pl. izmâun = Löwe (Tazerwalt)
BOULIFA (1908, S. 356):
                                      izem, pl. izmaouen = lion
WESTERMARCK (1926, II, S. 315):
                                      arab. sba', pl. sbô'å,
                                      berb. izm, pl. izmaun (Iglíwa, Ait Sadděn,
                                        Ait Waráin, Ait Wäryâger) = lion
LAOUST (1928, S. 301):
                                      izem = lion
DESTAING (1937, 234):
                                      s^ebar{a}^c=	ext{lion}, nom d'unité et collectif, pl. s^ebar{\dot{a}}^ca
DESTAING (1938, S. 171):
                                      izem, pl. izmaun = lion (Soûs)
MERCIER (1951, S. 180):
                                      sba, pl. sbu a = lion
LOUBIGNAC (1952, S. 451):
                                      سبع, pl. سبوعة lion (Zaër), (S. 63: s - sba^c)
```

Löwenfell, želd 's-sba', sieht man nicht allzu häufig auf den Märkten. Wo es angeboten wird, wird es in kleinen Stücken verkauft, die — zu Amuletten verarbeitet — den Träger durch die Kraft des Löwen schützen und ihm etwas von dessen Stärke übermitteln sollen.

Belege für diesen Analogiezauber finden sich bei verschiedenen Autoren. — So berichter Chenier von Berberfrauen, die ihren Kindern durch Tigerklauen oder Stücke des Löwenfelles Kraft und Mut des Raubtieres übertragen wollen. Die gleichen Amulette geben junge Ehefrauen ihren Männern (1788, S. 120). — Jackson schreibt von der Vorstellung, daß der Genuß von Löwenfleisch mutig machen soll (1814, S. 87). — Westermarck hat für Fes notiert, daß Löwenklauen als Amulett gegen den Bösen Blick benutzt werden (1926, II, S. 316). — Auch Legey erwähnt den Gebrauch der Löwentatze als Amulett (1926, S. 60).

Löwenhaut als Amulett beschreibt Lens. Danach trägt eine junge Braut, wenn sie am Hochzeitstage die Schwelle des ihr Angetrauten überschreitet, ein kleines Stück Löwenhaut an ihrem Kaftan "pour s'assurer la suprématie dans la maison". Die Autorin sagt übrigens ausdrücklich, das Fellstück werde gekauft "au souk des apothicaires" (1925, S. 57).

ُلِّهُ بِلِّ طَالِحُهُ لِلْمُ الْمُنْتِ لِلْمُ الْمُنْتِ لِلَّالِمِيْتِ الْمُنْتِ لِلْمُنْتِ الْمُنْتِ الْمُنْتِ

# Dornschwanzechse, Dornschwanzagame — Uromastix acanthinurus

```
dub = saharawan lizard
JACKSON (1814, S. 102):
                                     dabb = fouette-queue ou lézard des palmiers,
STROHL (1923, S. 351):
                                        Uromastix (Figuig)
                                     dobb = lézard, Uromastix acanthinurus Bell.
RENAUD (1934, S. 86,
                                        (Sahara algéro-marocain)
  Anmerkung zu Nr. 192):
                                     d'obb خسه = w.o.
CHARNOT (1945, S. 127):
MERCIER (1951, S. 32):
                                     dobb = Uromastix (lezard du sahara)
                                     dd \partial bb, pl. dd \partial b\bar{u}b\alpha = w.o.
MONTEIL (1951, S. 75):
                                     dob = w.o. (Tabelbala)
CHAMPAULT (1969, S. 432):
```

Die im südlichen Marokko verbreitete große Eidechse mit dem auffälligen, abgestuften Schwanz wird auch auf den Märkten des Mittleren Atlas verkauft — meist in getrocknetem Zustand, manchmal in lebenden Exemplaren. Die

Eignung des Tieres für Volksmedizin und Magie wird aus dem Volksglauben hergeleitet: man versichert, die Eidechse habe vor vielen hundert Jahren mit dem Propheten Muhammed gesprochen und enthalte daher für alle Zeiten baraka.

Ihr Fleisch wird folglich als Medikament gegen eines der häufigsten Leiden dieser Gegend empfohlen, gegen den Rheumatismus, l-bord البرد.

Ebenso wird das Blut als Heilmittel verwendet. Es soll, frisch getrunken, eine nachhaltig wirkende Medizin gegen Husten sein.

Der Schwanz endlich wird als magisches Räuchermittel benutzt. Getrocknet erscheint er oft gesondert unter den Drogen der 'attara und wird dann mit anderen Substanzen kombiniert als təbhtia تبخرة angeboten.

Für die Oase Tabelbala im algerisch-marokkanischen Grenzgebiet beschreibt CHAMPAULT die dort sehr häufige Eidechse als beliebtes Nahrungsmittel<sup>23</sup>. Besonders geschätzt ist ihr fleischiger Schwanz, der in heißer Asche gebacken wird.

Aber auch hier verwendet man das Blut als Heilmittel gegen Keuchhusten. Bevor ein solches Tier getötet wird, gibt man es eine Zeitlang den Kindern als lebendiges Spielzeug (vgl. CHAMPAULT S. 432 und Abbildung 112).

dorbán arūg'n, waruyin

Stachelschwein — Hystrix cristatus

Höst (1781, S. 295): dhrobán ضربان = Stachelschwein Leclerc (1881, Anmerkung zu ahorbân ضربان = porc-épic Nr. 1432, S. 393): BOUQUET (1921, S. 77):  $darb\hat{a}n = porc-épic$ 

WESTERMARCK (1926, II, S. 325): arab. děrb, pl. drūb, fem. dérba, dim. drîyib berb. aruš, pl. irušan, fem. tarušt, pl. tarūšin (Iglíwa), ärui, pl. äruin (Ait Sádděn), aruī, pl. aruin (Ait Waráin, Temsâmän) =

porcupine

LEGEY (1926, S. 73): ied derbâne = la patte du porc-épic MERCIER (1951, S. 31):

derban = pore-épic

Brunot (1952, S. 450): dorbân ضربان = collect. et nom d'unité

porc-épic ddorbane = w.o.

<sup>22</sup> Zu təbhīra siehe Erläuterungen auf S. 27.

MONTEIL (1951, S. 26):

<sup>23</sup> Als solches beschreibt es schon Rohlfs 1884, S. 100.

wird als Gattungsbezeichnung mit Singular- und Pluralbedeutung gebraucht (das Wort entspricht klass. arab. ظر بان, womit jedoch der Iltis gemeint ist). (Dhourban als "porc-épic" ist in der älteren Drogenkunde bei 'Abd er-Rezzāq verzeichnet, Leclerc 1874, Nr. 747).

dorbán 159

LOUBIGNAC (1952, S. 482): CHAMPAULT/VERBRUGGE (1965, S. 11 und 164): S. 158: فر بان = porc-épic (S. 93: dorbân) iedd ed-derbān = patte de porc-épic

iedd ed-dorban

Vom Stachelschwein sind die Pfoten und die Borsten als Volksheilmittel in Gebrauch. Beides ist regelmäßig auf jedem  $s\bar{g}q$  zu finden.

Die Pfote des Stachelschweins ist ein von stillenden Müttern häufig benötigtes und viel benutztes "Medikament". Man streicht damit mehrmals täglich über die Brustwarzen, wenn sich Schrunden bilden und Entzündungen zu befürchten sind. Dasselbe kann auch mit einer Stachelschweinborste geschehen, aber die Pfote gilt als wirksamer. Da marokkanische Familien durchweg sehr kinderreich sind, gehört ein solches Mittel zur ständigen "Hausapotheke"; man findet es in den Zelten der Beni Mgild ebenso wie in den Häusern seßhafter Araber.

Die sehr langen, spitzen Stacheln des Tieres verwendet man laut Auskunft gern bei Augenkrankheiten. Pulverisiert und mit khol vermischt wirkt die Droge präventiv und trägt zur Sicherung guter Sehkraft bei.

Bei akuten Augenleiden benutzt man eine umfangreichere Mischung, so z.B. eine Kombination von khol, irgis, zarniha und sokkar qandil (vgl. Mischung Nr. 13).

Alle Komponenten werden zermörsert und das Pulver sorgfältig auf die Lidränder gestrichen.

Als Mittel gegen wunde Brüste wird die Stachelschweinpfote von Westermarck und Champault beschrieben. — Nach Westermarck reiben die Frauen der Ait Waráin damit über die Brust, während die Ḥiáina eine mit Henna bestrichene Pfote als Amulett umhängen (1926, II, S. 326). — Die Ait Yúsi benutzen sie ebenfalls als Amulett, wobei sie eine der rechten Pfoten bevorzugen und sie erst nach dreitägigem Gebrauch mit Henna einreiben (II, S. 400). Bei Champault/Verbrugge ist eine in Silber gefaßte iedd ed-dorban, "Stachelschweinhand", als Anhänger abgebildet. Auch diesmal handelt es sich um ein Amulett für stillende Mütter (1965, Nr. 91, S. 158, dazu auch S. 11). — Nach Legey ist ein solcher Anhänger als "bijou magique" gegen Sterilität und den Bösen Blick (oder gegen Sterilität, die man durch den Bösen Blick verursacht glaubt) in Gebrauch (1926, S. 73).

In Tabelbala wird die Pfote nach Champault mehr als ein Amulett angesehen, das den Milchfluß anregt. Sie wird aber auch benutzt, um damit verbundene Schmerzen zu lindern (1969, S. 207 und 436).

Bouquet allerdings spricht von Stachelschweinpfoten als von Kinderamuletten. In einem Ledersäcken getragen sollen sie die Kinder vor epidemischen Krankheiten schützen (1921, S. 77).

Über die Verwendung der Stachelschweinborsten sagt Westermarck für Temsâmän: "Women use the bristle of the same animal for painting their eyes with antimony, which is supposed to be good for the eyes" (1926, II, S. 326). Hier werden die Stacheln also nicht zerkleinert, wie im Mittleren Atlas, doch scheint die gleiche Wirkung erwartet zu werden.

In Tabelbala wiederum wird die Stachelschweinborste zusammen mit verschiedenen anderen Substanzen der Augenschminke khol zugesetzt, um deren magische Wirkungsbreite zu vergrößern (Champault 1969, S. 195).

Nach Bouquer werden die Stacheln, wie die des Igels, als Räuchermittel benutzt "pour détruire les charmes" (1921, S. 77).

Wie viele derjenigen Tiere, die im Drogenhandel eine Rolle spielen, gilt auch das Stachelschwein als "Haustier der  $jn\bar{u}n$ " (Westermarck, 1926, II, S. 325) oder als deren Diener (Champault 1969, S. 404).

لطيكوك <u>t-tīkūk</u>

#### Kuckuck — Cuculus canorus

```
Meakin (1891, S. 142):

Loubignac (1925, S. 520):

Destaing (1938, S. 77):

Siggel (1950, S. 50):

Mercier (1951, S. 246):

Loubignac (1952, S. 487):

Viré (1964, S. 587):

dikkuk = coucou

takkūk = Kuckuck, Cuculus canorus على المنابعة والمنابعة والمنابع
```

Vom Kuckuck werden Flügel und Federn als "Medikament" verkauft, seltener wird auch der vollständige, getrocknete Balg angeboten. Beides soll bei magischen Erkrankungen als Gegenmittel Verwendung finden.

Wie üblich verbrennt man die Vogelteile und setzt den Patienten dem Rauch aus.

tر الحرr طير الحرr الباز tالباز الحرة العراق العراق الباز الحرة العراق العرا

#### Falke — Falco tinnunculus oder Falco naumanni

```
MEAKIN (1891, S. 142): et-tair b\acute{a}z = buzzard; et-tair et horr = hawk Loubignac (1925, S. 457): etbiaz, pl. i \acute{a} etbiaz et etbi
```

<sup>25</sup> Beide Bezeichnungen werden von Arabern und Berbern benutzt, die volkstümlichere ist طير الخر, der edle Vogel". Zur gramm. Konstruktion des Ausdruckes sagt Brunot: "... l'adjectif est devenu le complément déterminatif du substantif qualifié comme dans les noms de lieux composés de la même façon" (1952, S. 141).

tér ~l-ltl 161

Bei den Händlern, die Tierdrogen verkaufen, findet man regelmäßig Federn oder Balg eines Falken. — Die dem Vogel zugeschriebenen magischen Eigenschaften werden vielfältig genutzt.

Das Herz des frisch erlegten Tieres soll eine ähnliche Wirkung haben, wie das des Wiedehopfs: es soll demjenigen, der es verzehrt, ein gesteigertes Lernvermögen und eine gute geistige Kondition sichern.

Der Kopf wird als Räuchermittel gegen bestimmte magische Krankheiten verwendet. Dasselbe geschieht mit den Flügeln. Generell gelten alle Federn der rechten Körperhälfte des Vogels als "gut gegen alle Krankheiten", während die der linken Hälfte als wertlos bezeichnet werden.

Die Heilkraft der Federn kann in zweierlei Weise ausgenutzt werden. Verwendet man sie gegen Krankheiten, werden sie verbrannt und der Kranke veranlaßt, den Rauch zu inhalieren. Sollen sie dagegen als Mittel gegen  $t\bar{u}k\bar{a}l$  wirksam werden, also eine Vergiftung heilen, die auf den Verzehr magisch präparierter Speisen zurückgeführt wird, muß man sie verbrennen und die Asche mit heißem Wasser vermischt dem Patienten verabreichen.

طير الليل 27 علير الليل 27

#### Fledermaus

Westermarck (1926, II, S. 327):  $tair\ l-lil$ , pl.  $ti\delta r\ l-lil$  = bat Renaud (1934, S. 196,  $t\bar{e}r\ el-l\bar{i}l$  = chauve-souris Anmerkung zu Nr. 462):  $fogg\ (1941, S. 294): \qquad tair\ l-l\bar{i}l$  = bat, Myotis oxygnathus Monticelli Mercier (1951, S. 246):  $tir\ el-lil$  = chauve-souris

Bei Händlern mit tierischen Drogen fehlt selten der getrocknete Balg einer Fledermaus. — Wie in aller Welt gilt der "Nachtvogel" als mystisches, mit anderen Tieren nicht zu vergleichendes Geschöpf, das allein durch seine Eigenart zu magischem Gebrauch prädestiniert erscheint.

Verbrennt man den getrockneten Körper der Fledermaus im Zimmer eines Kranken und setzt diesen dem Rauch aus, kann man mit Sicherheit auf ein Abklingen der Krankheitssymptome rechnen. Das gilt speziell für magische

28 Vgl. auch die übrigen Bezeichnungen der verschiedenen Falkenarten bei VIRÉ, S. 589/590.

<sup>27</sup> Übers.: "Vogel der Nacht"; diese populäre Generalbezeichnung für alle Fledermausarten ist u.a. schon bei 'Abd er-Rezzāq aufgeführt (Leclerc 1874, Nr. 921). Virzé gibt sie außerdem als einen der Namen für die Schleiereule, Tyto alba, an (1964, S. 606).

Erkrankungen, die sich durch erhöhte Temperatur und starke Kopfschmerzen bemerkbar machen.

Westermarck hat das Verbrennen einer getrockneten Fledermaus bei den Ait Wäryåger als Mittel gegen Fieber erfragt und in Andjra als Medikament gegen ein Fieber, das man durch den Mond verursacht glaubt. Bei den Ait Temsâmän wird das frisch gefangene Tier verbrannt, doch muß es durch einen Mann mit Namen Muḥammed gefangen und getötet worden sein.

Die Ait Waráin wiederum verbrennen nur ein Stück der Fledermaushaut, auf die aber zuvor ein Vers aus dem Koran geschrieben wird (1926, II, S. 328).

Fogg gibt an, daß ein getrocknetes Tier von solchen Kranken verbrannt wird, die unter den Folgen von "witchcraft" zu leiden glauben. Im übrigen wiederholt der Autor die Beispiele von Westermarck (1941, S. 294).

Auch als Amulett wird der Fledermausbalg verwendet. Bei den Ḥiáina hängt man ihn, gefüllt mit Harmel, an den Gürtel einer Frau, der mehrere Kinder jung gestorben sind. Das Amulett soll ein Schutz gegen die für das Mißgeschick verantwortlichen  $jn\bar{u}n$  sein und nachfolgende Kinder vor dem gleichen Schicksal bewahren.

In Tanger wird der getrocknete Tierkörper in Häusern und Geschäften aufgehängt, um den Wohlstand zu vermehren; die Ait Waráin hängen den rechten Flügel an den Buttersack, wenn die Milch nicht die übliche Menge Butter abgibt (Westermarck 1926, II, S. 328).

Nach Fogg wird ein in Leder oder Stoff eingenähter Balg auch als Amulett gegen den Bösen Blick getragen (1941, S. 294).

Im Gegensatz zum Gebrauch der getöteten Fledermaus steht der verbreitete Volksglaube, daß der lebende Vogel Kindern Unglück bringt (Beispiele für Marokko siehe: Westermarck 1926, II, S. 328/329; für Algerien: Hilton-Simpson 1915, S. 249).

*l-ʿánbåṛ* كالعنبر 28

Graue Ambra, Absonderung des Pottwals — Physeter macrocephalus

```
SALMON (1906, S. 58):

RENAUD (1934, Nr. 307):

MERCIER (1937, S. 19):

DESTAING (1938, S. 15):

MERCIER (1951, S. 269):

"anbar عثير = w.o.

"anbar = w.o.

"anbar = ambre (Ait Izdeg)

"anber = ambre (Soûs)

"anber = w.o.
```

<sup>28</sup> Das aus der arab. in die europ. Sprachen übergegangene Wort ist ursprünglich ein Lehnwort aus dem Sanskrit (Levey 1966, Nr. 209). — In der alten wie in der neueren arab. Literatur ist der Begriff vielfach belegt. Eine Reihe klass. Schriftsteller befaßt sich mit der Frage nach Herkunft und Gewinnung der geschätzten Parfümdroge. Die entsprechenden Literaturstellen sind von Ruska in einem E.I.-Artikel zusammengestellt (I, S. 363/364). Eine gute Übersicht bietet auch Garbers 1948, S. 168–172.

l-'ánbår 163

Monteil (1951, S. 45): l'amber, l'enéiber = l'ambre gris
Brunot (1952, S. 550): 'ánbår = w.o. (Rabat)
'ánbår = w.o. (Fes)

Ambra erscheint im Handel in knapp 1 cm großen, grauen Bröckehen, die für sehr kostbar gehalten und teuer bezahlt werden.

Merkwürdigerweise wird die stark duftende Substanz nur wenig als Parfümierungsmittel verkauft, sondern in erster Linie als Medikament gegen Rheumatismus gehandelt. In dieser Eigenschaft findet es so guten Absatz, daß mitunter umherziehende Händler auftreten, die nur dieses eine Produkt anbieten und durch akrobatische Vorführungen die Wirksamkeit der Droge demonstrieren.

Angeblich wird der unwissenden Bevölkerung dabei häufig eine "falsche" Ambra, 'intbra عنيرة عنيرة وعنيرة anbar, ausgegeben wird.

Über Herkunft und Gewinnung von Ambra wurden folgende Angaben gemacht: In einem Fluß in Mauretanien, der s-sāqīya l-ḥamra الساقية الحرة heißt, lebt ein großer Fisch. Man nennt ihn gaga³٥. Die Exkremente dieses Fisches werden am Ufer angespült. Man sammelt sie ein, tut sie in einem Sack und vergräbt diesen in der Wüste. Nach zwei oder drei Jahren gräbt man an der betreffenden Stelle nach und findet echtes Ambra.

Literaturbelege für die Verwendung von Ambra als antirheumatisches Mittel finden sich nicht. — Lens (1925, S. 40) beschreibt einen Spezialkuskus für kinderlose Frauen, dem Ambra hinzugefügt wird; auch Legey (1926, S. 72) teilt ein Rezept gegen Sterilität mit, in dem neben vielen anderen Mitteln Ambra verwendet wird. Außerdem wird Ambra als Bestandteil einer Melange erwähnt, die von Frauen bei starken Regelbeschwerden zubereitet wird (Lens, S. 48).

Bei Lens findet sich übrigens eine Unterscheidung zwischen "männlichen" und "weiblichem" Ambra, wobei das "ambre-måle" als das bessere bezeichnet wird (S. 75); nähere Angaben werden dazu nicht gemacht, doch wäre eventuell zu überlegen, ob das "ambre-femelle" auf das oben erwähnte 'intbra hinweisen könnte.

Renaud gibt an, daß reiche Marokkaner ihren Tee mit Ambra parfümieren (1934, S. 136). Ein zu diesem Zweck verwendetes Silbergerät verzeichnet Brunot (1952, S. 550) als 'ánbra, pl. 'ānbrāṭ = "porte-ambre" <sup>31</sup>.

- <sup>29</sup> Der Terminus 'inîbra ist wohl als Diminutiv aufzufassen, mit der öfter für diese Kategorien zu beobachtenden abwertenden, abschätzigen Schattierung des Grundbegriffs.
- <sup>30</sup> Als gaga, pl. idgaga, auch bei Laoust, 1923, S. 316 und bei Destaing als ġáġa, pl. idġáġa, 1938, S. 31, verzeichnet. Danach müßte es sich um ein Berberwort aus dem Soús handeln.
- 21 Leider lassen sich einige ethnographische Belege in der franz. und engl.sprachigen Literatur nicht verwenden, da undifferenziert von "ambre" oder "amber" gesprochen wird und aus dem Zusammenhang nicht zweifelsfrei zu schließen ist, ob es sich um Ambra oder Bernstein handelt.

# 'áin 'l-bəgra

Meeresschnecken, hier: Häutiges Tritonshorn, Cymatium cutaceum und Rotmund-Maulbeere, Thais haemastoma

Neben Tintenfischschulpen, Seeigelskeletten, Rocheneiern und Korallenstücken findet man verschiedentlich auch Gehäuse von Meeresschnecken, die ohne Unterscheidung der Art unter der Sammelbezeichnung "Kuhauge" verkauft werden.

Die als Muster eingekauften Stücke sind ein 5 cm großes Exemplar von Cymatium cutaceum und ein 8 cm großes von Tais haemastoma.

Wie alle vom Meer ausgeworfenen tierischen Restprodukte gelten die Schnecken als Objekte, von denen rational nicht erfaßbare Kräfte ausgehen, die dem Wohl der Menschen nutzbar gemacht werden können. Trägt man eine solche Meeresschnecke bei sich, hat man bei allen Unternehmungen Glück. Diese glückbringenden Eigenschaften können noch gesteigert oder in einer bestimmten Richtung betont werden, wenn man den Hohlraum des Gehäuses mit magisch wirksamen Drogen füllt.

Am besten läßt man sich vom  $fq\bar{e}h$  über die genaue Zusammensetzung einer solchen Füllung beraten. — Das gleiche Verfahren wird bei Seeigelskeletten und Rocheneiern angewandt (vgl. dort).

Ist das Objekt mit einer Drogenmischung versehen worden, näht man es in ein Stück Stoff oder ein Ledersäcken ein, befestigt es an einem Band als Amulett, oder trägt es in der Tasche eines Kleidungsstückes bei sich.

Die Verwendung von Muscheln zu Amulettzwecken läßt sich bereits für die Araber der *ğahiliya* nachweisen<sup>33</sup>. Daß dieser "heidnische" Brauch in islamischer Zeit weitergeübt wurde, ist für viele arabische Länder belegt<sup>34</sup>. Die Wertschätzung derartiger Objekte auch im Rahmen der Hochreligion wird bei Kriss deutlich: er gibt an, daß Rosenkränze aus seltenen Muscheln hergestellt werden<sup>35</sup>.

Für die Berbergebiete Nordafrikas liegt eine Spezialuntersuchung von Joleaud vor, die wahrscheinlich macht, daß Muschelschalen seit frühester Zeit eine Rolle in der Magie spielen<sup>36</sup>. Ihre Bedeutung scheint sich verhältnismäßig unverändert bis in die Gegenwart erhalten zu haben.

- <sup>32</sup> Wörtl. übers.: "Das Auge der Kuh". Diese Bezeichnung findet sich bei Ibn al-Baiṭār und in *tuḥṭat al-aḥbāb* als Synonym für Pflaume oder Aprikose (LECLERC 1877, S. 29; RENAUD 1934, Nr. 45).
- $^{33}$  Vgl. Wellhausen, S. 165; Doutté 1909, S. 82; Kremer III–IV, S. 63; Kitab al-aġani 20, 45.
- <sup>34</sup> Nur einige Beispiele: Jacob 1897, S. 60; Musil 1908, III, S. 314; Seligman 1910, II, S. 4, Fußnote 1; Canaan 1914, S. 91; Budge 1930, S. 70f.
- <sup>35</sup> Kriss 1962, II, S. 54; eine Bestimmung der Muschelart fehlt ebenso wie eine nähere Beschreibung, doch liegt der Schluß nahe, daß es sich in Nachahmung von Rosenkranzperlen eher um Schnecken als um Muscheln handelt.
- <sup>36</sup> JOLEAUD 1933; zur allgemeinen Information sei jedoch auch hingewiesen auf JACKSON 1917.

Im heutigen Marokko werden sowohl die Gehäuse von Meeresschnecken als auch Muschelschalen zu Amuletten verarbeitet. Welche Arten neben den beiden obengenannten in Frage kommen, läßt sich aus den Literaturhinweisen nicht entnehmen, da durchweg pauschal von "shells" oder "coquillages" gesprochen wird. Auf Abbildungen bei Robichez sind zwei verschiedene Muschelarten als Frauenamulette der Ait bou Guemmez und der Ait Haddidou zu erkennen (1946, S. 21 und 107). Champault dagegen bildet eine Schnecke als Bestandteil einer Kinderamulettschnur aus der Sahara ab (1956, S. 202).

Wie Robichez schreibt auch Westermarck von Muscheln als Schutz gegen den Bösen Blick (1926, I, S. 439; II, S. 381), während Champault von einer Wirksamkeit aller aus dem Meere stammenden Objekte "contre les maléfices" spricht (1956, S. 207).

Laoust hat in Rabat und Salé beobachtet, daß Grabstätten mit Miesmuscheln bedeckt werden (1923, S. 239, Abbildung 2). Der Brauch — den er für sehr alt hält — wurde damit erklärt, daß die Muscheln baraka enthalten (S. 240), also eine segenspendende, schützende Kraft besitzen, die in Gegenwart des Todes für besonders wünschenswert gehalten wird.

Laoust teilt außerdem mit, daß in Berbergebieten Wahrsagerinnen mit Hilfe von Meeresmuscheln Horoskope stellen (S. 260); Brunot beschreibt diese Praktik für Rabat und Salé (1921, S. 22/23) und Westermarck bestätigt sie für die Stadt Fes<sup>37</sup>.

Einen interessanten Fruchtbarkeitszauber mit Molluskenschalen hat Westermarck in Lägzua bei den Ida Ugörd (Berber des Ḥāḥa-Gebietes) beobachtet: In der Nähe eines alten Argan-Baumes fand er Stücke zerbrochener Tongefäße, die mit Kuhmist gefüllt waren; in den Dung waren drei Kornähren und drei "shells" gesteckt. Das gesamte Arrangement sollte per Analogiezauber das Wachstum des Getreides günstig beeinflussen, wobei die Schalen als Symbole für runde, volle Ähren erklärt wurden<sup>38</sup>.

Schneckengehäuse, die — wie im Mittleren Atlas — mit einer anderen magisch wirksamen Substanz gefüllt als Amulett getragen werden, erwähnen Hardy/Brunot für Safi. Danach wird bei Keuchhusten kleiner Kinder folgende Gegenmaßnahme ergriffen:

Die Mutter nimmt "la coquille d'un escargot"<sup>39</sup>, geht zum Grabmal eines bestimmten Heiligen und streicht damit über das Grab. Anschließend wird das

37 Westermarck 1926, I, S. 356; als Terminus für Wahrsagerin bzw. Wahrsager, wird šůwâfa und šůwaf (also = "Seher") angegeben, über die Art der zum Wahrsagen verwendeten Muscheln werden keine Angaben gemacht. — Der Brauch ist übrigens auch für andere islamische Länder belegt, siehe 'Abd al-Raḥmān Ismā'il für Ägypten (Walker 1934, S. 35f.).

WESTERMARCK 1926, I, S. 66/67; es ist wahrscheinlich, daß es sich dabei um Schneckenschalen gehandelt hat, doch ist es aus dem englischem Text nicht zu entnehmen. Die Deutung der Schneckengehäuse ist in diesem Zusammenhang im übrigen unbefriedigend, doch gibt WESTERMARCK keinen erläuternden Kommentar.

<sup>39</sup> Leider existiert lediglich diese undifferenzierte Angabe, aus der nicht einmal zu entnehmen ist, ob es sich um das Gehäuse einer Meeres- oder einer Landschnecke

Gehäuse durchbohrt, mit einem Fragment "de gorge de chameau"<sup>40</sup> gefüllt und dem erkrankten Kind um den Hals gehängt. Die Mutter muß zusätzlich an drei aufeinanderfolgenden Donnerstagen den Marabout besuchen und beim letzten Mal "gateaux" und blé grillé" als Opfergabe mitbringen (1925, S. 29/30).

```
l^{u}\dot{q}r\dot{a}b
ahággar
Rabe — Corvus corax
                                        ahaqat, pl. ihaqarr = corbeau (Zaïan)
LOUBIGNAC (1925, S. 579):
                                        arab. grāb, pl. gorāb; berb. ageiwar (Amanuz),
Westermarck (1926, II, S. 331):
                                          ahaggai (Iglíwa), a'ággar (Ait Sádděn),
                                          baggar (Ait Waráin), dbagra (Ait Wäryäger),
                                          tbaġra (Ţemsâmän) = raven
                                        ahaqqar, pl. ihaqqarn = corbeau (Ait Izdeg)
MERCIER (1937, S. 62):
DESTAING (1937, S. 270):
                                        l_{\gamma}^{u}r\bar{a}b, pl. l_{\gamma}^{u}rba = corbeau (Soûs)
                                        agáiwar ou ahăqqai = corbeau (Soûs)
DESTAING (1938, S. 76):
MERCIER (1951, S. 53):
                                        \dot{g}^{o}rab = corbeau
MONTEIL (1951, S. 120):
                                        l = \dot{q} r \bar{a} b = \text{w.o.}
LOUBIGNAC (1952, S. 508):
                                        أبيًا .pl غرُبيًا corbeau (Zaër) غرُبيًا
Brunot (1952, S. 569):
                                        \gamma^u r \hat{a} bغراب, pl. \gamma r \hat{a} b \bar{a} t (rare) = corbeau
                                           (Rabat)
                                        berb. tahaqqart = Corvus corax غاريب، غراب
VIRÉ (1964, S. 586):
  Zu den interessantesten Objekten tierischer Herkunft gehört der Rabe. Im
```

Zu den interessantesten Objekten tierischer Herkunft gehört der Rabe. Im Handel erscheinen: frische Exemplare, getrocknete Bälge, Kopf, Flügel oder lose Federn. Die vielseitige, magisch-medizinische Nutzbarkeit wird in dem stereotypen Satz formuliert "er ist gut gegen alle Krankheiten".

Einige Spezialrezepte: Benötigt man ein gutes Mittel gegen Augenkrankheit, muß man sich die Galle eines Raben beschaffen. Dabei sind bestimmte Vorsichtsmaßregeln zu beachten. Der Vogel muß lebend eingefangen werden und darf auf keinen Fall äußerlich verletzt werden. Sobald Blut fließt "trinkt er seine Galle", die so für den beabsichtigten Zweck verlorengeht. Im Gegensatz zur sonst im Islam gebotenen Schächtung, muß hier also das Tier erwürgt

handelt. Da das Beispiel jedoch aus Safi stammt, einer Hafenstadt am Atlantischen Ozean, ist wohl an Meeresschnecke zu denken.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Wie unter dem Stichwort geržūmt 'l-žməl كُرجومة الحمل angeführt, handelt es sich dabei um ein Stück Kamel-Trachea, also der knorpligen Luftröhrenversteifung von Camelus dromedarius.

ist im gesamten arab. Sprachbereich das Wort für "Rabe", *ahaqqar* dagegen ist ein Berberwort aus dem Mittleren Atlas.

 $l^{u}\dot{g}r\dot{a}b$  167

werden. Darauf entnimmt man die Galle, *l-merrara* المرّارة, läßt sie trocknen, pulverisiert sie und stellt eine Mischung mit dem Schminkpulver khol her. Diese Mischung wird nun als Augenschminke in der üblichen Weise aufgetragen.

Ein ähnliches Augenpulver läßt sich aus dem Hirn des Raben, muhh 'luġrāb مُــٰخَ , gewinnen. Es wird ebenfalls zunächst getrocknet, dann im Mörser zerstoßen und mit khol vermischt. Diese Kombination soll nicht nur zur Gesundheit der Augen beitragen, sondern auch Glück bringen.

Den getrockneten Rabenkopf kann man als Räuchermittel verwenden. Verbrennt man ihn im məžmār und setzt einen Kranken dem Rauch aus, verschwindet die Krankheit.

Rabenfedern, ris iugrab, werden gern zur Herstellung eines Haarverschönerungsmittels benutzt. Man spleißt einige Federn, gibt die Fusseln in ein kleines Gefäß mit Olivenöl und läßt das Präparat sieben Tage lang ziehen. Danach gießt man das Öl ab, läßt die Spleiße trocknen und gibt erneut Öl hinzu. Das Mittel ist damit fertig. Es wird sorgfältig in die Haare gerieben, die darauf besonders schwarz und glänzend werden — ein begehrtes und bewundertes Schönheitsmerkmal. Dieses Kosmetikum wird nicht nur von Mädchen und Frauen, sondern auch häufig von jungen Männern angewendet.

LENS bringt ein Rezept gegen syphilitisch bedingte Gelenkschmerzen, das aus einem Raben zubereitet wird: Man röstet den Vogel bis er verkohlt ist und zermörsert ihn. Das Pulver wird ausgesiebt und in kleinen Portionen jeden Morgen eingenommen (1925, S. 24).

Wie bedeutsam der Rabe als Volksheilmittel ist, geht aus den zahlreichen Beispielen hervor, die Westermarck zusammengestellt hat.

Die Verwendung der Galle als Augenheilmittel beschreibt er für Ḥiáina (Gegend von Fes), während er für andere Stämme folgende Gebrauchsvarianten mitteilt: Bei den Ulâd Bů ʿăzîz wird sie von Frauen zum Liebeszauber benutzt; die Ait Sadden trinken die noch warme Gallenflüssigkeit als Schutz gegen Schußverletzungen und benutzen sie außerdem zur Beseitigung von Impotenz, die sie durch Magie verursacht glauben; die Ait Temsâmän trinken sie als Mittel gegen Fieber; bei den Amanūz gibt man sie — vermischt mit Honig oder Zucker — einem kranken Säugling.

Die Vorstellung, der Rabe trinke seine eigene Galle, wenn er geschossen wird, referiert er von den Ait Sádděn und Ait Temsâmän (1926, II, S. 332).

Das Hirn des Vogels benutzen nach Westermarck die Ait Sädden als Augenheilmittel. Es wird hier — gleichfalls getrocknet und pulverisiert — mit Safran vermischt an die Lidränder gestrichen (S. 332).

In Andjra und bei den Ait Waráin greift eine Frau, deren Haar dünn wird, zu einem Raben als Heilmittel. Sie läßt ihn in einem irdenen Gefäß langsam verkohlen, mischt das Pulver mit Honig, Wasser oder Öl und reibt es auf den Kopf. Die Behandlung soll nicht nur den Haarwuchs fördern, sondern dem Haar auch die Farbe der Rabenfedern mitteilen (S. 331).

42 Hocharab.: مرارة Mercier führt ebenfalls merrara auf, mit der Bedeutung "vésicule, biliaire" (1951, S. 120); Loubignac (1952, S. 558) schreibt مُرْرًاوة.

Von den Ait Temsâmän werden Fieberkranke mit brennenden Rabenfedern beräuchert S. 331).

In Aglu trinkt eine kinderlose Frau das frische Blut des Raben als fruchtbarkeitsförderndes Mittel, während bei den Ḥiáina Amulette mit Rabenblut geschrieben werden (S. 331/332).

Als Medikament gegen Syphilis gilt der Vogel bei den Ulâd Bů 'ăzîz, Aiţ Nḍēr und Iglíwa, speziell die Leber wird zu diesem Zweck in Dukkâla verwandt (S. 332).

Als Amulett gegen den Bösen Blick wird bei den Ait Waráin Schnabel und Fuß des Raben benutzt (I, S. 463; II, S. 332).

Daß der Rabe nicht nur in der Volksheilkunde, sondern auch in Legende und Volksglauben eine bekannte Figur ist, belegt außer Westermarck (I, S. 268; II, S. 331–333) eine Reihe anderer Autoren<sup>43</sup>.

Gazelle - Gazella sp.

Westermarck (1926, II, S. 323): arab. gzäl, pl. gůzlän, fem. gzäla berb. amělal, pl. imělāln (Igliwa), amläl, pl. imlâln (Ait Sádden, Ait Waráin) = gazelle MERCIER (1937, S. 127): tamlalt, pl. timlalin; mâle: amlal, pl. imlalen (Ait Izdeg) = gazelle $l^{u}\gamma z\bar{a}l$  (coll.); nom d'unité  $l^{e}\gamma z\bar{a}la$ , pl.  $l\gamma^{u}zl\bar{a}n$ DESTAING (1937, S. 271): = gazelle jild l-gzäl = gazelle skin; piece of the skin of Fogg (1941, S. 295): a gazelle, probably Gazella Dorcas MERCIER (1951, S. 55):  $\dot{g}zal, \dot{g}^ozal = \text{gazelle}$ MONTEIL (1951, S. 39):  $l ext{o} ext{d} z ilde{q} l$ , pl.  $l ext{d} ext{o} ext{c} z ilde{q} ext{n} = Gazella dorcas (L.)$ 

Von der Gazelle hat Haut, Horn, Fuß und Kopf magische Wirkungskraft; alle diese Dinge werden gesondert verkauft und zu den verschiedensten Praktiken verwendet.

Besonders beliebt aber ist die Haut, želd "lugzāl جلد النزال die in zweifacher Weise zur Herstellung von Amuletten gebraucht wird. Einmal schreibt man Amulett-Texte direkt auf ein Stückchen Gazellenhaut, zum anderen fertigt man daraus Amulettbehälter an.

Diese Amulettsäckehen, die aus einem rechteckigen, in der Mitte gefalteten Fellstück genäht werden, dienen zur Aufnahme magischer Objekte. So soll z.B. der getrocknete Kopf eines Wiedehopfs, in Gazellenhaut oder Fell des "Sahara-Schafs"<sup>44</sup> eingenäht, dem Träger bei allen Unternehmungen Glück und Erfolg sichern.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Siehe die bei Laoust (1949, II, S. 35) zusammengestellten Literaturbelege.

<sup>44</sup> Vgl. Stichwort ná ža sahráwya النعجة الصحراوية.

Aus Gazellenhaut läßt sich auch ein Mittel gegen  $t\bar{u}k\bar{u}l$  gewinnen. Ein kleiner Abschnitt, gekocht, in Öl oder Honig genossen, ergibt ein wirksames Gegengift. — Dieses Mittel soll außerdem gut für das allgemeine körperliche Wohlbefinden sein.

Die Anfertigung von Amuletten aus Gazellenhaut scheint in ganz Marokko üblich zu sein.

Fogg belegt für Nordwest-Marokko beide Verwendungsarten: diejenige als beschriebenes Amulett und die als Amulettbehälter. Beschrieben gilt "jild l- $gz\bar{a}l$ " als "charm" gegen jede Art von Krankheit und gegen den Bösen Blick (1941, S. 295, Nr. 49). Zusätzlich wird Gazellenhaut als Räuchermittel erwähnt. Verbrennt man ein Stück und inhaliert den Rauch oder läßt ihn durch die Kleidung streichen, ist man gegen den Bösen Blick und gegen  $jn\bar{u}n$  geschützt (S. 295).

Doutté und Westermarck weisen in knappen, allgemein gehaltenen Bemerkungen darauf hin, daß Amulette oft auf Gazellenhaut geschrieben werden (1909, S. 149 und 1926, II, S. 323).

Nach Westermarck gelten Gazellen im Volksglauben verschiedener marokkanischer Stämme als "domestie animals of the <code>jnūn"</code> (1926, I, S. 277), eine Vorstellung, die eventuell für die Wertschätzung des Tieres in der Magie verantwortlich ist.

gríb t l-míl

ثريبة الميل<sup>45</sup>

Rochen-Ei von Raja sp.

Fogg (1941, Nr. 47):

gribét l-mä $\bar{i}l$  = Egg-capsules of a skate, Raja sp.

Leere Eikapseln der echten Rochen (Rajidae), die an verschiedenen Küstenstellen vom Meer angespült werden, findet man im Innern des Landes auf allen größeren Märkten. Die hornigen, schwarzbraunen Objekte erinnern mit ihren vier lang ausgezogenen Eckzipfeln an den einheimischen Buttersack und werden daher unter dieser Bezeichnung verkauft.

Wie alle, von den 'attāra geführten Artikel, die aus dem Meere stammen, werden auch die Rochen-Eier zu magischen Zwecken verwendet.

Trägt man eine dieser Kapseln bei sich, ist man gegen den Bösen Blick geschützt. Außerdem gelten sie mehr allgemein als Glücksbringer.

Verstärken oder akzentuiren läßt sich die magische Wirksamkeit durch den Zusatz einer Drogenmischung, die je nach Bedarf und speziellen Wünschen des Käufers zusammengestellt wird — am besten durch sachkundige Beratung

ist eine der Bezeichnungen für den Buttersack aus schwarzem Ziegenfell. Die formale Ähnlichkeit der Rocheneikapseln mit diesem allbekannten Gebrauchsgegenstand ist wohl für die Wortübertragung verantwortlich.

eines taēh. Eine solche Melange wird pulverisiert und in die Höhlung der Kapsel gefüllt. Um diese öffnen und füllen zu können läßt man sie einige Zeit in Wasser weichen. Als Amulett in einem Futteral oder einem Stück Tuch eingenäht getragen, soll gríð't 'l-míl unter anderem Erfolg bringen, wenn man auf der Suche nach Arbeit ist<sup>46</sup>.

In Nordwest-Marokko hat Fogg Rocheneier unter der gleichen Bezeichnung als Handelsobjekt eines Drogenhändlers gefunden. Auch hier gelten sie als Schutz gegen den Bösen Blick, und werden als solcher sowohl am Körper getragen als auch an den Hauswänden aufgehängt.

Kocht man die Kapseln in Wasser und mischt dieses mit einheimischer Tinte, erhält man eine Spezialtinte zum Schreiben von Amuletten, die einer Frau die Liebe eines bestimmten Mannes sichern sollen (1941, S. 294).

Bouquet hat für Azemmour eine Drogenmischung notiert, in der neben verschiedenen pflanzlichen Substanzen auch so magisch bedeutsame Objekte wie Rocheneier, Glimmerlamellen, Gazellenhaut und Schakalknochen vorkommen. Das ganze wird abgekocht und der Absud mit Milch oder Honig als Kräftigungsmittel bei Schwächezuständen, in der Wachstumsperiode und Rekonvaleszenz verabreicht (1921, S. 81).

geržúmt "l-žməl

كر جومة الحمل

Trachea des Kamels — Camelus dromedarius

Fogg (1941, S. 291):

gerjůtatšů j-jmāl = ,,camel's windpipe", section of the trachea of a camel, Camelus

Dromedarius L.

MERCIER (1951, S. 46):

gerjuma = pomme d'Adam LOUBIGNAC (1952, S. 526): gosier, pomme قر جوطة Syn. de ڤر جومة d'Adam, pharynx

Aus der getrockneten, knorpeligen Luftröhrenversteifung des Kamels wird ein populäres Kinderheilmittel gewonnen, das speziell gegen alle Formen von Husten helfen soll. Unter den Artikeln vieler Händler findet man somit Trachea-Stücke unterschiedlicher Länge, von denen zum Verkauf einzelne Knorpelspangen abgetrennt werden. Jedes Segment ergibt ein "Medikament" gegen Husten. Es wird wie ein Amulett aufgefädelt und dem Kind um den Hals gehängt.

Das Mittel soll prophylaktisch und therapeutisch wirken und kann zur Verstärkung mit anderen Objekten kombiniert werden.

Ein Kaufmann bot ein Amulett an, das aus geržumt "l-žməl, einer Fatimahand aus Stoff, einem getrockneten Schlangenkopf und zwei Perlen bestand. Auch HARDY beschreibt "un fragment de gorge de chameau" als Bestandteil

eines Amulettes für keuchhustenkranke Kinder (1925, S. 29/30).

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Als Beispiel einer derartigen Amulettfüllung s. Mischung Nr. 17.

gənfúd 171

Westermarck spricht von "Larynx"<sup>47</sup>-Stücken des Kamels, die Kindern als Mittel gegen Keuchhusten umgehängt werden. Er belegt den Brauch für Fes, die Ulâd Bu'ázíz und Ait Waráin (1926, II, S. 290).

Fogg hat einen Trachea-Abschnitt von etwa 2 cm Länge in Nordwest-Marokko eingekauft, der ebenfalls als Amulett zur Vorbeugung und Heilung von Schluckauf und Keuchhusten gedacht war (1941, S. 291, Nr. 38).

gənf úd 48 كُنفود

Igel — Aethechinus algirus

MEAKIN (1891, S. 139):

WESTERMARCK (1926, II, S. 323):

qanfūd (Dukkâla: gǎnfūd), pl. qnâfed, fem.
qanfūda, dim. qnífed = hedgehog

Fogg (1941, S. 299):

l'qanfūd = hedgehog, "hedgehog skin with
bristles"

 CHARNOT (1945, S. 131):
 genfoûd غفود hérisson

 MERCIER (1951, S. 46):
 genfud, pl. gnafed = hérisson

 MONTEIL (1951, S. 62):
 lgemfūd, pl. ləgnāfūd = w.o.

Loubignac (1952, S. 539): قنافد , pl. ڤنافد = herisson (S. 93: gənfûd)

Stücke der getrockneten Igelhaut — mit anhaftenden Stacheln — sieht man bei vielen Händlern. In der Mehrzahl aller Fälle befinden sich die Fragmente in Säckchen, die Drogenmischungen enthalten. Diese Komposita sind sehr uneinheitlich zusammengesetzt und dienen recht unterschiedlichen Zwecken.

So wurde z.B. eine der Melangen als Augenmittel verkauft. Pulverisiert und dem Schminkpulver khol beigemischt, wird es in üblicher Weise aufgetragen.

Die meisten Mischungen sind jedoch als Räuchermittel zu benutzen, was prinzipiell auch für die Igelhaut allein gilt.

Verbrennt man ein Stück Igelhaut als lebhūr im məžmār gewinnt man durch den Rauch ein Mittel, das nachteilige Folgen des Bösen Blicks oder magischer Praktiken abwendet.

Auch Bouquet bemerkt: "Les piquants de porc-épic et de hérisson s'emploient en fumigations pour détruir les charmes" (1921, S. 77).

Um welche spezielle Art von "Zauber" es sich dabei handeln kann, läßt sich bei Westermarck und Fogg entnehmen. Danach benutzt ein Bräutigam Igelstacheln als Räuchermittel, wenn er in der Hochzeitsnacht versagt (Westermarck 1926, II, S. 324; Fogg 1941, S. 299). Daß ein solches Versagen auf magische Manipulationen zurückgeführt wird, belegt u.a. Rackow mit mehreren Beispielen (1923, S. 35, 86, 261).

<sup>47</sup> Es handelt sich wahrscheinlich um eine Ungenauigkeit des Autors.

<sup>48</sup> Pan-maghrebinische Vulgärform von qunfud قنفذ, dem allgemein arabischen Wort für "Igel".

Andererseits scheinen Igelstacheln aber auch als magisches Gift verwendet werden zu können: nach Charnot werden sie einer aus verschiedenen tierischen und pflanzlichen Substanzen bestehenden Mischung beigefügt, die — zerstoßen und mit Honig vermischt — ein tödliches Gift ergeben soll (1945, S. 67/68).

Der gleiche Autor gibt an anderer Stelle an, daß der von den Stacheln befreite Igelbalg ein Anti-Zauber-Mittel sein soll (S. 131).

Andere Igelteile werden als Volksheilmittel gebraucht: So wird bei den Ait Sädden zur Verbesserung der Sehkraft ein Pulver aus dem verkohlten Kopf des Igels und Antimon hergestellt (Westermarck 1926, II, S. 324), während in der Oase Tabelbala aus der getrockneten Galle des Tieres ein Mittel gegen Augenkrankheiten gewonnen wird (Champault 1969, S. 436).

Die Bedeutung des Igels für Volksmedizin und Magie ist damit jedoch nicht erschöpft. Westermarck führt für den Gebrauch von Igelteilen eine so große Anzahl weiterer Beispiele an, daß hier auf eine Wiedergabe der Rezepte verzichtet werden muß (s. Westermarck 1926, II, S. 323–325, vgl. außerdem Index, Stichwort "hedgehogs"; dazu auch Coon 1931, S. 158 und Fogg 1941, Nr. 56).

Die Popularität der Droge genfūd hängt zweifellos mit der Rolle zusammen, die der Igel in Märchen und Legenden fast aller Stämme Marokkos spielt<sup>49</sup>.

gənfüd ləbḥár 50 كنفود البحر

Skelettfragmente des schwarzen Seeigels — Arbacia lixula

Brunot (1920, S. 119): g nfûd lbhár = oursin; littéralement:

hérisson de mer

Brunot (1921, S. 185): g nfúd lbhár = "hérisson de mer"

MERCIER (1951, S. 46): genfud el-bhar = oursin

Bruchstücke vom Skelett des schwarzen Seeigels findet man in vielen Räuchermischungen, die fertig zubereitet zum Verkauf angeboten werden. Da Charakter und Verwendungszweck solcher Melangen jeweils von der Art der Komposition abhängt, soll hier nicht näher darauf eingegangen werden.

Manche Händler führen aber auch Fragmente von کنود البحر als Einzeldroge, die als Mittel gegen Ehezwistigkeiten empfohlen wird: Lebt ein Ehepaar ständig miteinander in Streit, wird eine gute Portion des Mittels als  $l^{9}bh\bar{u}r^{51}$  im  $m\bar{\sigma}zm\bar{\sigma}r$  verbrannt. Die Essenz der brennenden Substanz verbreitet sich im Haus und läßt den Zank verschwinden.

 $<sup>^{49}</sup>$  Zur Information sei nur aus Laous<br/>т 1949, und die dort jeweils aufgeführten Parallelstellen hingewiesen.

<sup>50</sup> Die Bezeichnung entspricht genau unserem Wort "See-Igel". (غفود Igel, siehe Stichwort).

siehe S. 25. البخور

lárwī 173

Bouquer hat in der Stadt Salé eine Drogenmischung gegen Frauenkrankheiten notiert, in der auch Stücke der Seeigelschale vorkommen (1921, S. 82).

lárwī udád

لروى<sup>52</sup> اداد

# Mähnenschaf, Mähnenspringer — Ammotragus lervia

LOUBIGNAC (1925, S. 483): udad = mouflon (Zaïan) WESTERMARCK (1926, I, S. 172): udad, pl. udaděn = wild sheep, Ovis tragelaphus RENAUD (1934, S. 12, udād = mouflon ("Le mouflon marocain est Anmerkung zu Nr. 17): le mouflon à manchettes, Ammotragus lervia Pallas") MERCIER (1937, S. 170): udad, pl. udaden = moufion (Ait Izdeg) DESTAING (1937, 299): lerui لروى = mouflon (Soûs, arab.) DESTAING (1938, S. 192): udad, pl. udāden = moufion (Soûs, berb.) MERCIER (1951, S. 34): l-erwiy = mouflon MONTEIL (1951, S. 34): lārwi (Tekna), rrāwi (Maures);  $ud\bar{a}d$  (Berb.-Tekna) = w.o. LOUBIGNAC (1952, S. 583): (berb.) = mouflon (Zaër) وداد

Vom Mähnenschaf werden Gehörn, garn, pl. grūn كُرُونْ، كُرُن , und Haut, želd جلد, verkauft. Andere Teile des Tieres sollen zwar auch verwendet werden, sind auf den Märkten jedoch nicht zu finden.

Das Horn gilt als ein Mittel, das gegen alle Arten von Krankheit nutzreich zu verwenden ist. Es wird stückweise oder zerkleinert in dem Raum verbrannt, in dem sich der Kranke aufhält.

Die Haut dagegen ist zur Herstellung von Amuletten, bzw. Amulettbehältern gedacht<sup>53</sup>. Wie alle Häute und Felle wird sie nur in kleinen Stücken angeboten, von denen je nach Bedarf passende Streifen abgeschnitten werden.

Bouquet zählt eine Reihe von Tierhörnern auf, die medizinisch verwendet werden, darunter auch das des Mufflon. Pulverisiert soll es ein Heilmittel gegen Diarrhöe mit Blutfluß und gegen Blutspeien ergeben. Als "dentifrice" benutzt, soll das gleiche Pulver das Zahnfleisch festigen und Zahnschmerzen lindern (1921, S. 78).

Westermarck teilt mit, daß einige marokkanische Stämme das Mufflon für ein Tier besonderer Art halten: es gilt als "Haustier der  $jn\bar{u}n$ " (1926, I, S. 277).

52 Eigentlich: أرُورَى, der Terminus wird jedoch ausschließlich mit agglutiniertem Artikel angegeben (vgl. dazu auch Beaussier 1958, S. 897: لروى,, s.m. Mouflon à manchettes, pour اروى).

مش الخلا 53

 $m\acute{\sigma} \check{s}^{(\check{s})} l^a h l \acute{a}$ 

Wildkatze — Felis silvestris

```
LOUBIGNAC (1925, S. 568):

WESTERMARCK (1926, II, S. 308):

WESTERMARCK (1926, II, S. 308):

arab. mēšš, pl. imūšši, fem. mēšša
berb. amūšš, pl. imūššiun (Amanūz)

mūšš, pl. imūšša (Iglíwa), u.a. = cat

amūšš, pl. imūššiven = chat (Soūs)

MERCIER (1951, S. 122 und 134):

MONTEIL (1951, S. 50):

MERCIER (1952, S. 560):

MERCIER (1953, S. 50):

MERCIER (1954, S. 50):

MERCIER (1955, S. 50):

MERCIER (1956, S. 50):

MERCIER (1956, S. 50):

MERCIER (1957, S. 50):

MERCIER (1958, S. 50):
```

Aus dem Fell der wilden Katze werden Amulette gearbeitet, wenn der  $fq\bar{e}h$  es für angebracht hält.

Auch gegen bestimmte Formen magischer Erkrankung soll es verwendet werden können.

Die Händler wissen nicht, für welchen Spezialfall das Fell benutzt wird. Es wird angeblich nicht oft verlangt und daher nur von wenigen geführt.

Von Rif-Berbern und Jbâla wird nach Westermarck der getrocknete Körper einer Wildkatze am Mitsommertag verbrannt, um kranke Tiere — speziell Pferde und Maulesel — zu kurieren (1926, II, S. 185/186 und S. 203).

mūka tawúšt موكة توشت

Eule, hier: Steinkauz — Athene noctua

```
MEAKIN (1891, S. 142):
                                      el-m\hat{o}kah = owl
LOUBIGNAC (1925, S. 569):
                                      muka = chouette (Zaïan) Syn. ťawikť
                                     arab. m\hat{u}ka, y\hat{u}ka = \text{owl}
Westermarck (1926, II, S. 333):
                                      berb. auwōk (Amanūz, Iglíwa), twåšt (Temså-
                                        män), můkka (Ait Sádděn), u.a.
MERCIER (1937, S. 52):
                                     tanuht = chouette (Ait Izdeg)
DESTAING (1938, S. 152):
                                     tawukt, pl. tuwak = hibou
Fogg (1941, S. 298):
                                      y\hat{u}ka = the dried body of a small-sized owl
MERCIER (1951, S. 142):
                                     muka, pl. -t = chouette
MONTEIL (1951, S. 113):
                                     m\bar{u}ke = w.o.
LOUBIGNAC (1952, S. 564):
                                     موكة = chouette (berb.); (S. 47: m\hat{u}ka)
Viré (1964, S. 581):
                                      (u.a.) = Athene noctua موكة، هامة، بومة:
```

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Vgl. dazu Stichwort luġzāl الغزال.

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Übers. etwa: "Katze der Wildnis" (zu ⅓ vgl. Loubignac 1952, S. 414: "Campagne — opposée à la ville —, endroit inhabité, pays désert").

múka 175

Der etwa 20 cm große Steinkauz ist ein in Zentral-Marokko sehr verbreiteter Vogel, der sich verhältnismäßig häufig auch bei Tage beobachten läßt. Man findet ihn besonders in der Nähe einzeln gelegener Marabut-Heiligtümer (arab. sîyid), eine Tatsache, die die Phantasie der Bevölkerung anregt.

Es überrascht wenig, daß seine Federn und sein getrockneter Balg auf den Märkten als magische Mittel verkauft werden. Manchmal wird sogar ein lebender Vogel angeboten.

Bei den Einzelfedern handelt es sich regelmäßig um die Flügelfedern. Sie werden stückweise als Amulett gegen den Bösen Blick verwendet.

Der Balg dagegen wird als Räuchermittel benutzt. Man verbrennt ihn als Gegenmittel bei magischer Erkrankung.

Fogg macht für Nordwest-Marokko die gleichen Mitteilungen. Er schreibt, daß der getrocknete Körper einer kleinen, mit yûka bezeichneten Eule als Medikament gegen solche Krankheit gilt, die man durch den Bösen Blick verursacht glaubt. Der Vogel wird auch hier verbrannt und der Rauch inhaliert. Ebenso werden die Eulenfedern als Amulett gegen den Bösen Blick getragen (1941, S. 298).

Nach Westermarck sind es vor allem die Augen einer Eule, die in der Magie bedeutsam werden. — In vielen Gegenden wird ein Eulenauge als Mittel gegen Schläfrigkeit verwendet. Es wird entweder als Amulett getragen, oder gegessen, oder getrocknet und pulverisiert an die Lidränder gestrichen (1926, II, S. 334; dazu auch Fogg, S. 298/299).

Auch als Amulett gegen den Bösen Blick wird das Auge benutzt. So gibt WESTERMARCK an, daß es in Demnat, an einem Band befestigt, Kindern als Amulett umgehängt wird (S. 334). Fogg weist in einer allgemein gehaltenen Bemerkung auf die gleiche Zweckbestimmung hin (S. 298), während CHAM-PAULT für Tabalbala wiederum ausdrücklich von Kinderamuletten spricht (1969, S. 434).

عين الموكة "Im Mittleren Atlas werden unter der Bezeichnung "Eulen-Auge" عين الموكة bestimmte Perlen verkauft, die in Amulettform gegen den Bösen Blick getragen werden. Auch in diesem Falle handelt es sich um Kinderamulette.

Es hat den Anschein, als seien diese Perlen ein Ersatz für die leichter verderblichen und wohl auch schwerer zu beschaffenden echten Eulenaugen.

CHAMPAULT hat in Amuletthalsbändern aus Tabelbala ebenfalls Perlen gleichen Namens festgestellt (1969, S. 329 und 334)55.

Zur Information über die Rolle der Eule in Volksglauben und Legende sei auf Westermarck hingewiesen (1926, II, S. 333-336; vgl. außerdem Cham-PAULT 1969, S. 434).

مين الموكة Nähere Ausführungen siehe unter Stichwort عين الموكة.

n-nser النير 56 igīder إكيدر

Adler (und andere große Raubvögel)

```
nesr منز = aigle (Dazu Anmerkg. auf S. 371:
LECLERC (I.B. 1883,
  Nr. 2223):
                                       Le mot nesr ne désigne pas seulement l'aigle,
                                       mais aussi le vautour; le vrai nom de l'aigle
                                       est o'qâb عقاب)
                                    igider, pl. igoudar = aigle, vautour
BOULIFA (1908, S. 354):
                                    nsĕr = vautour
DESTAING (1937, S. 312):
                                    igider, pl. igadern = aigle (Ait Izdeg)
MERCIER (1937, S. 16):
                                    igidet, pl. igaderr = aigle (Zaian)
LOUBIGNAC (1925, S. 546):
                                    igīder, pl. igādren = aigle (Soûs)
DESTAING (1938, S. 10):
                                    nser, pl. nsur = vautour
MERCIER (1951, S. 155):
                                    nnásar, pl. nnsūrę = ,,noms des grands
MONTEIL (1951, S. 109):
                                       oiseaux de proïe" (Tekna)
                                     aigle (Zaër) نسر , pl. نسر
LOUBIGNAC (1952, S. 568):
VIRÉ (1964, S. 580):
                                    arab. عثقاب, berb. igider, gder = Aquila (genre)
VIRÉ (1964, S. 591):
                                     arab. من, berb. gder, idjider = Gyps (genre)
```

Ein sehr üblicher Handelsartikel aus dem Tierreich ist die Adlerklaue, ržel n-nser رجل النسر. Sie gilt einmal als brauchbares Abwehramulett gegen den Bösen Blick, zum anderen als erprobtes Mittel gegen magische Erkrankung. Als Amulett trägt man sie vollständig bei sich oder fügt ein Stück einem als Fatimahand gearbeiteten Amulett bei. Als Mittel gegen Krankheit wird die Klaue im Holzkohleofen verbrannt und der aufsteigende Rauch eingeatmet. Der gleiche Erfolg soll sich auch mit einem Adlerkopf erzielen lassen.

Hier und da sieht man auf einem Markt den gesamten Vogelbalg angeboten, mitunter auch ein frisch erlegtes Exemplar. Ein Stück des Raubvogels, gekocht und mit Honig oder Öl versetzt, soll ein gutes Gegenmittel bei magischer Vergiftung,  $t\bar{u}k\bar{a}l$ , sein.

n-ná 'ža ṣ-ṣaḥṛāwya

النعجة الصحراوية

Fell vom "Sahara-Schaf"(?)

```
Meakin (1891, S. 138): en-n\dot{a}jah = she-lamb
Westermarck (1926, II, S. 299): n\dot{a}^cja = an ewe
```

wird in den meisten arab. Wörterbüchern mit "Adler oder Geier" wiedergegeben (so z.B. bei Siggel 1950, S. 71; Wehr 1956, S. 854). Dabei scheint der Wortgebrauch nicht etwa zwischen den verschiedenen arabischsprachigen Ländern zu differieren, sondern prinzipiell variabel zu sein. Da auch das berb. Synonym igider einerseits Adler, andererseits Geier heißen kann (siehe u.a. die oben aufgeführten Belegstellen bei Virké), liegt der Schluß nahe, daß die einheimische Bevölkerung keinen großen Unterschied zwischen beiden Vogelarten sieht.

~n-nmór 177

```
Destaing (1937, S. 313): n\check{a}ʻ\check{a} = brebis, pl. + coll. n^aʻ\check{a}\check{z} Mercier (1951, S. 149): naʻja = brebis Loubignac (1952, S. 570): \check{a}, pl. \check{z} = brebis
```

Mit želd 'n-ná'ža ṣ-ṣaḥṛāwya wird ein sehr langhaariges weißes Fell bezeichnet, das wie alle Häute und Felle nur in verhältnismäßig kleinen Stücken gehandelt wird und daher sehwer zu klassifizieren ist.

In rechteckige Abschnitte zerteilt wird es zur Herstellung von Amuletten verwandt. Jedes Lederstücken wird dabei in der Mitte gefaltet und mit nach innen gekehrter Fellseite gleichmäßig zusammengenäht.

Füllt man ein solches Amulettsäcken mit dem Kopf eines Wiedehopfs, ist dem Träger des Amuletts Glück und Erfolg bei allen Unternehmungen sicher (vgl. dazu auch Stichwort  $l^u\dot{q}z\bar{a}l$  ).

"n-nmár

### Leopard (= Panther) — Panthera pardus

```
      MEAKIN (1891, S. 139):
      en-n'mir, n'moorah = tiger

      COLIN (1921, S. 54):
      nºmor = panthère

      WESTERMARCK (1926, II, S. 316):
      nmer, pl. nmûra = leopard

      DESTAING (1937, S. 315):
      nºmĕr x², pl. nmūra = panthère

      MERCIER (1951, S. 154):
      nmer = panthère; tigre; léopard

      MONTEIL (1951, S. 51):
      nnómər = w.o.

      LOUBIGNAC (1952, S. 574):
      x², pl. vy² = panthère (Zaër)
```

Leopardenhaut sieht man auf den Märkten recht selten. Es sind auch nur Fellstücke, die angeboten werden, keine vollständigen Häute.

Von den Stücken werden jeweils kleinere Streifen abgeschnitten und zur Herstellung von Amuletten verkauft.

Nach Westermarck wird in Fes und Andjra die Klaue des Leoparden als Amulett gegen den Bösen Blick getragen (1926, II, S. 316).

hudhúd 57<sub>alal</sub>57

## Wiedehopf — Upupa epops

```
HÖST (1781, S. 297):

SALMON (1906, S. 33):

SALMON (1906, S. 33, Fußnote 3):

BOULIFA (1908, S. 353):

LÉVI-PROVENÇAL (1922, S. 263):

hedhéd حدم = la huppe

bel-hedhoûd

houdhoûd

houdhoûd
```

<sup>57</sup> Die Bezeichnung leitet sich vom Ruf her, wie schon das Wort *upupa* und viele Namen des Vogels in den verschiedensten Sprachen lautmalerisch zu verstehen sind. Die Form *hudhud* oder *hudhūd* ist im gesamten islamischen Kulturbereich verbreitet, da der Wiedehopf unter dieser Benennung im Koran figuriert (Sure 27, Vers 20ff.).

```
elhethut = huppe (Zaïan)
LOUBIGNAC (1925, S. 578):
                                    arab. hädhud, bel hädhud, berb. dbuibaht (Ait
WESTERMARCK (1926, II, S. 338):
                                       Wäryâger), thuibaht, pl. ibûibûgen (Temsä-
                                      män), hudhud, pl. idhudhud (Amanūz),
                                      lhädhūd (Ait Sádděn), lhäthut (Ait Waráin)
                                    hudhud التبتيب et-tebbīb التبتيب = la huppe,
RENAUD (1934, S. 59, Nr. 128):
                                      Upupa epops L.
                                    hudhud, pl. idhu ou wahudhud, pl. idwa =
DESTAING (1938, S. 154):
                                      huppe (Soûs)
Fogg (1941, S. 294, Nr. 48):
                                    ben l-hädh\bar{u}d = live hoopee and dried body of
                                      a hoopoe, Upupa epops (Nordwest-Marokko)
LAOUST (1949, S. 19):
                                    hudhud = la huppe (Ntifa)
                                    belhadhud = huppe
MERCIER (1951, S. 10):
                                    lhadhad, lh\bar{e}ih\bar{u}d = w.o. (Tekna)
MONTEIL (1951, S. 114):
                                    Upupa epops = لَالتة تِيبِيبَط، بن الهدُهد، هدود:
VIRÉ (1964, S. 606):
```

Unter den Objekten aus dem Tierreich, die von Drogenhändlern vertrieben werden, nehmen Vogelbälge und Vogelfedern einen bevorzugten Platz ein. Unter diesen wiederum spielt der Wiedehopf die größte Rolle.

Die Bedeutung des *hudhud* in Volksglauben, Volksmedizin und Magie ist so groß, daß an anderer Stelle gesondert darauf eingegangen werden soll. Hier sei nur eine Auswahl der bekanntesten und meistverbreiteten Vorstellungen und Praktiken angeführt:

Der Wiedehopf gilt als besonderer, mit magischen Kräften begabter Vogel. Seine außergewöhnlichen Eigenschaften kann man sich zunutze machen, da sie nicht nur dem lebenden, sondern auch dem toten Tier unveränderlich anhaften. Allerdings ist es nicht ganz ungefährlich, ihn zu töten. Das Risiko wird jedoch durch den großen Vorteil aufgewogen, den man daraus ziehen kann: man ist im Besitz eines Heilmittels gegen alle Krankheiten.

Dieses Mittel kann sowohl aus dem frischen Fleisch, als auch aus dem getrockneten Balg gewonnen werden. In ersterem Falle breitet man das Fleisch mit einem rāṣ 'l-ḥanūt's zu und ißt es zum Kuskus; da das "Medikament" gegen alle Krankheiten wirkt, ist es besonders nützlich, wenn man die Art seiner Krankheit nicht genau kennt. Speziell zu empfehlen ist es gegen jede Form von Herzleiden. Kann man keinen frischen Vogel, sondern nur einen Wiedehopfbalg bekommen, muß das Mittel natürlich anders verabreicht werden: man setzt den Patienten neben ein Holzkohlenöfehen, legt den Vogelbalg auf die Glut und läßt den aufsteigenden Rauch inhalieren. Auch diese Art der Kur hilft gegen alle Krankheiten, speziell jedoch gegen die des Herzens und der Augen.

Aber nicht nur zur Therapie, sondern auch zur Diagnose verborgener Krankheiten ist der Wiedehopf von unschätzbarem Nutzen. Zu diesem Zweck werden seine Knochen verwendet. Zusammen mit pulverisierter Henna werden sie in dem Spezialkochtopf für Fleisch gekocht. Das geschieht grundsätzlich am späten Abend, denn nach dem Kochen wird der Topf — nachdem man zuvor

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Allgemeine Ausführungen zu *rāṣ ʿl-ḥanút* siehe S. 24. Beispiele derartiger Mischungen finden sich unter den Nummern 1–4.

hudhúd 179

ein Messer quer über die Öffnung gelegt hat — nach draußen gestellt, ein Vorgang, der unbeobachtet bleiben muß. Der Topf soll die Nacht hindurch unberührt stehen. Am frühen Morgen nimmt man das Henna-Wasser auf nüchternen Magen zu sich. Erbricht man unverzüglich den ganzen Absud, ist man erwiesenermaßen gesund; behält der Körper die Flüssigkeit bei sich, ist das der Beweis für eine ernsthafte Erkrankung; wird nur ein Teil erbrochen, hat man damit ein Zeichen für eine leichte, oder eben erst beginnende Erkrankung erhalten.

Die in der Hennabrühe gekochten Knochen können ebenfalls verwendet werden — allerdings zu einem ganz anderen Zweck: sie gelten als besonders geeignet zum Liebeszauber— Dabei werden zwei Sorten von Knochen unterschieden; solche, die durch das Kochen die rote Farbe der Henna angenommen haben, und andere, die weiß geblieben sind. Nimmt ein junger Mann einen der roten Knochen in die Hand und geht damit siebenmal um das Mädchen herum, das er heimlich liebt — oder das er ohne Gegenliebe verehrt — wird auch sie von Liebe ergriffen<sup>59</sup>.

Die weißen Knochen dagegen werden nur von Verheirateten benutzt; legt man sie, in ein Stück Stoff gewickelt, unter das Kopfkissen "geht die Ehe gut".

Auch andere Wiedehopfteile werden viel zum Liebeszauber verwendet, in der Regel in Drogenmischungen, die auf den jeweiligen speziellen Zweck abgestimmt sind. Solche Mischungen gibt es aber ebenso als Gegenzauber.

Beliebt sind Wiedehopffedern als Amulette oder als Bestandteil magischer Mischungen mit Amuletteharakter. Die gewünschte Schutzwirkung wird natürlich erst recht einem vollständigen Wiedehopfbalg zugeschrieben.

Schließlich muß noch ein ganz in Marokko verbreiteter, allbekannter Glaube erwähnt werden: wem es gelingt, das Herz eines frisch erlegten Wiedehopfs zu erlangen und roh zu essen, hat damit die Fähigkeit erworben, fremde Sprachen zu verstehen — oder doch wenigstens außerordentlich schnell und mühelos zu erlernen.

Eine sehr frühe ethnographische Quelle zum Gebrauch des Wiedehopfs in Marokko ist Höst. Er schreibt (1781, S. 297), daß sich viel Aberglauben um den Vogel rankt "zum Beyspiel, daß sein Herz demjenigen Gewogenheit verschaffe, der es bey sich trägt; daß der linke Flügel einer Frau die Liebe ihres Mannes zuwegebringe, wenn sie ihn auf dem Kopf trägt, und daß der Schnabel, zu Pulver gebrannt, ein Heilmittel wieder den Durchlauf sey".

Legev betont die bedeutende Rolle, die der Wiedehopf in der Magie spielt. Schon sein Töten ist besonderen Vorschriften unterworfen: man darf dazu nur Gold verwenden und muß auf jeden Fall vermeiden, daß ein Tropfen Blut oder eine Feder auf den Erdboden fällt. Das Blut wird als magische Tinte zum Schreiben von Amuletten verwendet, die von Stammesautoritäten getragen werden, um sich Respekt und Gehorsam zu verschaffen.

<sup>59</sup> Auf die Frage, ob das Mittel auch von Mädchen angewendet werden kann, wurde geantwortet, daß es theoretisch zwar möglich wäre, "Mädchen so etwas aber nicht tun". Diese Antwort ist sehr typisch und wird in vielen ähnlichen Fällen gegeben, unbeschadet der Tatsache, daß sich dabei Intention und Funktion durchaus nicht decken.

Wer das Herz eines Wiedehopfs unzerkleinert verschluckt, wird allen anderen an Intelligenz überlegen sein (1926, S. 60).

Mit einer Fülle detaillierter Verwendungshinweise belegt Westermarck die Bedeutung des Vogels für Volksmedizin und Magie. Danach gilt der ausgeweidete, getrocknete Balg als Amulett gegen Zauberei und den Bösen Blick; verschafft Respekt und macht Menschen sich geneigt, dient — in Läden aufgehängt — als Schutz gegen Diebstahl und als Glücksbringer, sorgt — in der Nähe des Buttersacks angebracht — für eine Zunahme der Buttermenge und schützt Milch und Butter vor Zauberei (1926, II, S. 298 und 338).

Will man Geld vergraben oder einen Schatz heben, muß ein Wiedehopf über dem Geldgefäß oder am Versteck des Schatzes geschlachtet werden, um das Geld und sich selbst vor den  $jn\bar{u}n$  zu schützen (I, S. 311 und II, S. 339).

Befestigt ein Mensch das rechte Auge des Vogels zwischen den eigenen Augen, ist er imstande, verborgene Schätze ausfindig zu machen (II, S. 339). Hängt man ein Wiedehopfauge einem Kind um den Hals, ist es gegen den Bösen Blick geschützt (I, S. 459, 464; II, S. 339), tut das gleiche ein erwachsener Mann, erhöht sich seine sexuelle Leistungsfähigkeit (II, S. 339).

Das Herz eines Wiederhopfs stärkt dem, der es verzehrt, Gedächtnis und Lernvermögen; Herzblut mit Safran und einheimischer Tinte<sup>60</sup> vermischt, dient zum Schreiben von Liebeszauberamuletten (II, S. 339)<sup>61</sup>.

Viele dieser Beispiele finden sich bei Fogg wieder. Er zitiert den Wiedehopf als "the most beautiful, the most respected, and the most sought, of all the birds of Morocco" (1941, S. 294/295)<sup>62</sup>.

úda' l'ázba

ودع العزبة <sup>63</sup>

Kaurischnecke, hier: Europäische Kerfe, Trivia europaea und Braune Maus, Luria lurida (= Talparia lurida = Cypraea lurida)

BOUQUET (1921, S. 73): RENAUD (1934, S. 60): oudâh = cauri; coquilles de Cypraea moneta wada', wad', vulg. ūda' = cauri, coquille d'un mollusque marin gastéropode prosobranche du genre Monetaria (Cypraea L.)

60 Siehe dazu Stichwort s-smah السمخ.

<sup>61</sup> Die hier nur kurz zusammengefaßten Beispiele sind ausführlich an den angegebenen Stellen bei Westermarck nachzulesen, vgl. außerdem Index Stichwort "hoopoes", 1926, II, S. 588.

62 Daß der Wiedehopf nicht nur in Marokko, sondern in der Volkskunde der gesamten islamischen Welt eine ganz besondere Rolle spielt, soll gleichfalls bei anderer Gelegenheit abgehandelt werden.

scheint generell "Muschel", speziell jedoch "Kauri" zu heißen. — عزية bedeutet nach Dozy (II, S. 124) "jeune fille, pucelle, vierge, la Vierge Marie" (desgleichen bei Mercier 1951, S. 276). (Part. act. sg. fem. عارية). — Die Bezeichnung ودع العزية ist mit großer Wahrscheinlichkeit auf die Form der Kaurischnecke zurückzuführen, die nach allgemeiner Auffassung eine weibliche Scham symbolisiert.

Mercier (1951, S. 250): uda', n.u. ud'a, pl. -t = coquillage servant d'amulette

Loubignac (1952, S. 583):  $\varepsilon_{29}$  = cauris, coquillages employés comme parure

Champault/Verbrugge (1965, ud'a = coquillage, et plus particulièrement cauri

Zu den Objekten marinen Ursprungs, die von den Drogenhändlern vertrieben werden, gehören vor allem Kauris. Die beliebten kleinen Meeresschnecken gelten als vorzügliches Mittel gegen den Bösen Blick und werden daher zu verschiedenerlei Amuletten verarbeitet. In der Hauptsache sind das Schutz- und Abwehramulette für kleine Kinder. Unentbehrlich sind Kaurischnecken für eine bestimmte Form dieses Genres: ein Amulett, das aus verschiedenen Gegenständen zusammengesetzt ist, von denen jeder einzelne eine besondere magische Bedeutung hat. Nicht selten bekommt man alle diese Objekte gemeinsam angeboten. Es handelt sich dabei um folgende Kombination: eine naturalistisch gebildete kleine Hand, hmisa, eine Bernsteinperle, huban, eine schwarze Fayenceperle mit weißen Punkten, 'ain l-muka, eine Kaurischnecke und ein handförmig geschnittenes schwarzes Stoffstück, das mit fünf sehr kleinen Kauris, die noch einmal mit roten Stoff unterlegt sind, besetzt ist<sup>64</sup>. Alle diese Dinge werden auf eine Schnur gezogen und dem Kind umgehängt.

Bei den als Muster eingekauften Stücken befinden sich die oben angegebenen Kauri-Arten, wobei die einzelne, 2 cm große Kaurischnecke, eine Luria lurida ist, während die anderen fünf Exemplare zu der Art Trivia europaea gehören. Die kleinen Kauris sind 5–8 mm lang. Um sie auf dem Stoff befestigen zu können, hat man den konvex gewölbten Schalenrücken entfernt.

Amulette dieser Art findet man in ganz Marokko. Ein von der Atlantikküste Nordwest-Marokkos stammendes Amulett der Mnáşara-Nomaden bildet Westermarck ab. Es besteht aus fünf Kaurischnecken, die in sternförmiger Anordnung auf einem Stoffstück befestigt sind (1904, S. 213/214, 1926, I, S. 450; 1935, S. 42). Ob es für Kinder oder Erwachsene gedacht ist wird nicht angegeben.

Andererseits beschreibt Westermarck eine Reihe Kinderamulette für verschiedene marokkanische Stämme, bei denen er lediglich angibt, daß "shells" beigefügt wurden<sup>66</sup>. Da auch andere Meeresschnecken und Muscheln als Amulette Verwendung finden<sup>66</sup>, läßt sich nicht eindeutig auf Kauris schließen. Doutté und Legey erwähnen die kleinen Schnecken "ouda" und "oudâå" als Kinderamulette (Doutté 1909, S. 82; Legey 1926, S. 215). Hardy schreibt von Muscheln und von Kauris als Schutz kleiner Kinder vor dem Bösen Blick

<sup>64</sup> Auch dieser Anhänger wird, wie die kleine Hand aus Kunststoff, hmīsa خيسة

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> So für die Ulâd Bû'ăzîz, Ḥiáina, Ait Yúsi, Ait Waráin und die Ait Sádděn, 1926, II, S. 381–383; vgl. auch S. 390, 419 und 424. — Muscheln, bzw. Schnecken als Kinderamulette scheinen in der gesamten islamischen Welt üblich zu sein. Vgl. dazu u.a. 'Abd ar-Raḥmān Ismā'il für Ägypten (WALKER 1934, S. 81).

عن البكرة Siehe Stichwort عن البكرة.

(1925, S. 29). Aufschlußreich ist eine Arbeit von Champault über ein Kinderhalsband aus der Oase Tabelbala. Es handelt sich um eine Amulettschnur (- die Dialektbezeichnung "haziu n-kafo" hat diese Bedeutung -), die am 40. Tage nach der Geburt eines Kindes angefertigt wird. Sie soll das Neugeborene vor Krankheiten, dem Bösen Blick, Dschinnen und allen sonst möglichen Gefährdungen in den ersten Lebensjahren schützen (1956, S. 197ff.). Unter den zahlreichen, magisch bedeutsamen Objekten dieser Schnur fällt als Zentralmotiv ein Anhänger aus Leder auf, der mit fünf Kaurischnecken besetzt ist. Er wird "hamuysa", "kleine fünf"67, genannt, soll also eine Hand nachahmen. Die Kauris sind auf dem trapezförmigen Lederstück in zwei Reihen vertikal nebeneinander angebracht, zwei oben, drei auf dem sich verbreiternden unteren Teil. Außerdem erscheinen aber auf der Schnur auch lose aufgereihte Kaurischnecken. Sie sind nach Champault das einzige Element, an dem man das Geschlecht des Kindes erkennen kann, für das die Amulettkette gedacht ist: vier Kauris deuten auf ein Mädchen, fünf dagegen auf einen Knaben (1956, S. 204 und 207).

Die Wertschätzung der Kauris glaubt Champault für Tabelbala auf das glänzende Weiß und ihre Herkunft aus dem Meere zurückführen zu können. Daneben gelten solche Schnecken jedoch als Abbild der weiblichen Scham. Eine detaillierte Terminologie unterstreicht diese Tatsache (1956, S. 204). Somit wäre die abwehrende Kraft mit dem Symbolgehalt der Schneckengehäuse zu erklären.

Westermarck vertritt dagegen die Ansicht, daß Kaurischnecken als Schutz gegen den Bösen Blick verwendet werden, weil sie die Form eines Auges haben (1926, I, S. 462; 1935, S. 57).

In seiner Arbeit "Le pudendum magique et le problème des cauris" diskutiert Gobert diese Fragestellung in so umfassender Weise (1951, S. 5–62), daß hier auf weitere Ausführungen verzichtet werden soll.

Hingewiesen sei außerdem auf eine Literaturzusammenstellung über Gebrauch und Bedeutung der Kaurischnecken im arabischen Raum, die Marçais in seinen "Textes arabes de Takroûna" bringt (1925, S. 324).

 $<sup>^{67}</sup>$  Champault 1956, S. 201/202; ein Gegenstück dieses Anhängers ist bei Champault/Verbrugge 1965, S. 157 abgebildet und unter Nr. 87, S. 156 besprochen.

## DROGEN MINERALISCHER HERKUNFT

التنكار 1

Borax — Tinkal, Na<sub>2</sub>B<sub>4</sub>O<sub>7</sub> · 10 H<sub>2</sub>O

Prod. végét. (1921, S. 126): tenkar = BoraxRENAUD (1934, Nr. 401):  $tink\bar{a}r = Borax$ 

Bei der Droge handelt es sich um ein weißes, lockeres Pulver (— die chemische Analyse ergab reines Borax —), das nicht zum allgemein üblichen Sortiment eines 'aṭṭār zu gehören scheint.

Händler wie befragte Privatpersonen wußten außer der Tatsache, daß  $t \bar{e} nk \bar{a}r$  in der Heilkunde verwendet wird, keine Angaben zum Gebrauch zu machen. Laut Auskunft wird das Mittel auf Anordnung des  $fq\bar{e}h$  gekauft, der im Einzelfalle bestimmt, wozu es benutzt werden soll.

 $t\acute{u}tiya$  توتیة  $^2$ 

Kupfervitriol (Kupfersulfat) — Cu $SO_4 \cdot 5H_2O$ 

(1921, S. 127):

BOUQUET (1921, S. 79): toutia = sulfate de cuivrePerrot/Gattefossé toutia = w.o.

¹ Wie die Bezeichnung "Borax" stammt tặnkār, "Tinkal" aus dem Persischen. Laufer gibt als persische Wortformen tinkār, tankāl und tangār an, für "a crude borax found in lake-deposits of Persia and Tibet", 1967, S. 503. In diesem, wie in vielen ähnlichen Fällen, übernahmen die Araber mit der Sache die Bezeichnung. — (In der Materia Medica u.a. belegt bei: Leclerc 1874, Nr. 882 und 1877, Nr. 431; Guigues 1905, Nr. 505; Garbers 1948. Nr. 120). — In der einschlägigen klass. Literatur wird Borax üblicherweise als būraq, bōraq oder bauraq geführt, tinkār gilt als eine der Arten des būraq (vgl. dazu E.I. Bd. I, S. 775). Nach Qazwīnī wurde es "aus dem Lande der Inder" eingeführt (Ruska, 1895, S. 9/10 und 11; vgl. dort auch die zahlreichen medizinischen Rezepte).

² Leclerc sagt für Algerien, daß mit tūtiyā oder tūtiyā zerqa das Kupfersulfat bezeichnet wird (1874, Anmerkung zu Nr. 884). — Bei Beaussier findet sich: توتية (mieux توتية), s.f. couperose; زوّاء, couperose bleue, vitriol bleu, sulfate de cuivre; يضاء, couperose blanche, vitriol blanc, tutie, sulfate de zinc (1958, S. 114). — Nach Renaud ist das Wort eventuell von tūt = "Maulbeere" abzuleiten (1934, S. 174; s. dazu aber auch Seidel 1908, Nr. 223).

```
Renaud (1934, S. 174, Nr. 403): t\bar{u}tiy\bar{a} = oxyde de zine; vitriols Mercier (1951, S. 240): tutiya = conperae (sulfates) tutiya zerga = sulfate de cuivre
```

Wenige Millimeter große Bröckehen einer hellblauen, auf den ersten Blick kreideartig wirkenden Substanz, werden unter der Bezeichnung tútiya verkauft. Es sind Stückehen feinkristallinen Kupfersulfats, das aber heller als üblich aussieht und die intensiv blaue Färbung des Minerals erst nach Benetzen mit Wasser annimmt.

Kupfersulfat wird auch unter der Bezeichnung hātāda zárqā verkauft. Damit werden grobkristalline tiefblaue Stücke bezeichnet, die wahrscheilich wegen der geringen äußerlichen Ähnlichkeit mit der Droge tátiya unter anderem Namen gehandelt werden.

Zum Gebrauch wird tútiya pulverisiert und als Desinfektions- und Heilmittel bei Hauterkrankungen, speziell bei Geschwüren, verwendet. Die Nomaden bekämpfen damit außerdem bestimmte Hautparasiten ihrer Herdentiere. Ferner wurde das Pulver als Mittel gegen Augenkrankheiten bezeichnet. In diesem Falle wird es mit Bleiglanzpulver, khol, vermischt an die Lidränder gestrichen. In einer arabischen Familie benutzte man die Bröckehen als Medikament gegen Zahnweh, das durch Karies verursacht wurde. In die Caverne wird ein entsprechend großes tútiya-Stück getan, das den Schmerz in kurzer Zeit zum Abklingen bringen soll.

Nach Bouquet wird sowohl Kupferazetat "zendjar" als auch Kupfersulfat "toutia" gegen Geschwüre gebraucht (1921, S. 79)³.

Lens beschreibt folgendes Rezept gegen Augenkrankheiten: Man reibt das Auge mit einer Knoblauchzehe ein, benetzt es mit Kupfersulfat, schließt die Lider und bestreicht sie mit konservierter Butter. Abschließend wird eine Binde über die Augen gelegt (1925, S. 15).

hdída hámra

حديدة حمرة 4

Rotkupfererz — Cuprit, Cu<sub>2</sub>O

```
QUEDENFELDT (1891, S. 78): hadida hámra = rotes Präcipitat
PERROT (Prod. végét. 1921, hadida el hamra = oxyde de fer
S. 126):
```

Auf dem Markt von Bekrit werden dünne Plättchen eines metallisch schimmernden Erzes verkauft, deren Bruchkanten einen besonders intensiven Glanz und eine schwach cochenillerote Färbung aufweisen. Auf Porzellan abgerieben

<sup>3</sup> Vgl. außerdem die Belege unter Stichwort حديدة زرقة.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Wörtl. übers.: "Rotes Eisenstück". — Vgl. dazu auch Stichwort hdida zárqa حديدة زرقة.

zeigt sich ein rotbrauner Strich. Diese Merkmale weisen ebenso wie die Bezeichnung "rotes Eisen" auf Roteisenerz (Hämatit,  $Fe_2O_3$ ) hin.

Eine chemische Analyse ergab jedoch, daß es sich im vorliegenden Falle um Rotkupfererz (Cuprit, Cu<sub>2</sub>O) handelt. Da beide Erze optisch auch für den Mineralienkenner verwechselbar sind<sup>5</sup>, erscheint es wahrscheinlich, daß der Händler die Stücke für den viel häufigeren Hämatit gehalten hat.

Hdída hámra wird in der Volksheilkunde zur Behandlung von Hautausschlägen verwendet. Man zerstößt es in einem Metallmörser zu feinem Pulver, das pur oder unter Zusatz anderer Substanzen — beispielsweise Henna — auf die Geschwüre gestreut wird.

Die gleiche Verwendungsart beschreibt QUEDENFELDT, doch spricht er nur von Geschwüren syphilitischer Art. Außerdem gibt er an, daß die erkrankten Hautstellen zunächst mit ungesalzener Butter bestrichen und erst danach mit dem Mineralpulver bestreut werden (1891, S. 78).

ḥdīda zərqa

حديدة زرقة 6

Kupfervitriol —  $CuSO_4 \cdot 5 H_2O$ 

QUEDENFELDT (1891, S. 78): Prod. végét. (1921, S. 126): CHARNOT (1945, S. 629): MERCIER (1951, S. 64): hádjra sérga oder hadída sérga = w.o. hadída zerga = oxyde et sulfate de cuivre h'adída zergâ حديدة زرواً = sulfate de cuivre hdída zerga = conperose

Als "blaues Eisen" wurden massive, tiefblaue Stücke des bekannten Kupfersulfats verkauft, die von unregelmäßiger Form und unterschiedlicher Größe waren. Zu den kleinsten Bruchstücken gehörte das eingekaufte Belegstück, das im größten Durchmesser 4 cm mißt.

Das grobkristalline, nach chemischer Analyse sehr reine Salz dürfte technischer Herkunft sein.

Nur ein Kaufmann führte diesen Artikel und pries ihn unter Hinweis auf die leuchtend blaue Farbe als gut für "alles" (arab.  $k \H{u} l \hspace{-0.1cm}l \hspace{-0.1cm}l \hspace{-0.1cm}s \H{i}$ ) an.

Pulverisiert soll es speziell als Mittel gegen Geschwüre verwendet werden.

Eine detailiertere Erklärung läßt sich bei QUEDENFELDT (1891, S. 78) finden. Danach gehört zu den "hauptsächlichsten Verfahren" in der Behandlung syphilitischer Geschwüre, daß man die angegriffenen Hautstellen mit ungesalzener Butter bestreicht und darauf pulverisiertes Kupfervitriol streut.

Auch Charnot teilt mit, daß Kupfersulfat als Pulver gegen syphilitische Geschwürbildungen gebraucht wird (1945, S. 629).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. die Beschreibung von Cuprit und Hämatit in "Klockmann's Lehrbuch der Mineralogie", 1967, S. 481 und S. 495–497.

<sup>6</sup> Wörtl. übers.: "Blaues Eisenstück". — Vgl. dazu auch Stiehwort tútiya توتية.

الحكيمة <sup>7</sup> الحكيمة

## Mineralstücke von Muskovit (= Kaliglimmer)

Im Gegensatz zu den unter der Bezeichnung nṣáṛ verkauften plattigen Spaltstücken von grobblättrigem reinem Muskovit<sup>8</sup> handelt es sich bei l<sup>a</sup>ḥkīma um unregelmäßig gebrochene kleine Stückchen von Muskovit, der im Quarz verwachsen ist. Durch Eisenverunreinigungen erscheinen die Bruchstücke gelblich.

Das verschiedenartige Aussehen beider Materialien ist vermutlich für die unterschiedliche Drogenbezeichnung verantwortlich.

Gebraucht wird laħkima — wie nṣḍṛ — zu magischen Zwecken, und zwar ausnahmslos in Drogenmischungen. Ein Beispiel ist die Mischung der "sieben Medikamente", العشوب السبعة (s. Mischung Nr. 16), in der beide nebeneinander vorkommen.

r- $r^{ heta}dr$ ألردراد الم

### Weinstein — Kaliumhydrogentartrat

Plattige unterschiedlich große Bruchstücke einer festen schwärzlich-violetten Masse wurden von einem Händler auf dem  $s\bar{\varrho}q$  von Sidi Addi angeboten.

Die regelmäßig 8 mm hohen Bruchkanten der Stücke erscheinen durch eine farblich nuancierte Schichtung gebändert.

Eine Analyse ergab, daß das Material zum größten Teil aus Kaliumhydregentartrat besteht. Es handelt sich mit großer Wahrscheinlichkeit um Rohweinstein, wie er aus dem Rückstand bei der Herstellung von Tresterbranntwein — aus roten Trauben — gewonnen wird.

Die Droge r- $r^2dr\dot{a}d$  wird als antiseptisches Mittel zur Wundbehandlung benutzt. Man pulverisiert den Weinstein im Mörser und streut das Pulver auf Schnittverletzungen.

رعب زعزاع وغراع بعثر عراق عثر عثر المعتمل الم

Kaliumbichromat (= Kaliumdichromat) — K<sub>2</sub>Cr<sub>2</sub>O<sub>7</sub>

Снагнот (1945, S. 67): raa'b رعب = bichromate de potassium

Die unter dieser Bezeichnung verkaufte Droge erwies sich bei chemischer Überprüfung als ein Produkt technischer Herkunft, nämlich Kaliumbichromat, ein Salz, das in der Natur nicht vorkommt.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Wörtl. übers.: "die Weise" (oder auch "die Ärztin"). Der Ausdruck ist wohl in die Kategorie der sogenannten Decknamen einzureihen (eine ähnliche Bezeichnung findet sich bei Siggel für Blei: hakīm al-hind, "der Weise der Inder", 1951, S. 38).

<sup>8</sup> Vgl. dazu die Ausführungen unter dem Stichwort النصر.

zárníha 187

Das leuchtend orangerote, feinkörnige Pulver wurde von einer Händlerin geführt, die ihr Sortiment besonders auf Mittel zum Liebeszauber abgestimmt hatte.

So stellte sie z.B. für Ehefrauen, die sich von ihren Männern vernachlässigt fühlten, eine umfangreiche Drogenmischung zusammen, der sie لوعب زعزاع beifügte. Derartige Komposita können als Räuchermittel benutzt, in ein Stück Stoff eingebunden als Amulett getragen, oder pulverisiert dem Essen des Mannes beigemischt werden. In jedem Falle sollen sie der Frau Liebe und Begehren ihres Partners sichern.

Charnot erwähnt "bichromate de potassium" als Bestandteil eines magischen Rezeptes, das einer unliebsamen Person verabreicht wird, um ihren Tod herbeizuführen (1945, S. 67).

الزرنيخة 9 عقيمة كالزرنيخة والتراكيخة والتر

Auripigment und Realgar — Arsentrisulfid As<sub>2</sub>S<sub>3</sub> und Arsensulfid AsS

MEAKIN (1891, S. 69):

Salmon (1906, S. 36):

WESTERMARCK (1926, II, S. 294):

RENAUD (1934, S. 65/66,

Anmerkung zu Nr. 145):

Fogg (1941, S. 300):

zarnee kh = arsenic (yellow & red)

zernîkh = arsenic

zirnîk, vulg. zernîk = auripigmentum

zirnîk, vulg. zernîk = erystalline pieces of orpiment or yellow arsenic (sulphide of arsenic)

MERCIER (1951, S. 261):

zernîk = epilatoire; orpiment

Kleine goldgelb bis rötlich schimmernde Bröckehen der beiden Arsensulfide Auripigment und Realgar werden unter der Bezeichnung zärntha verkauft. Die an den Spaltflächen glänzenden, leicht zerteilbaren Minerale sind sehr wahrscheinlich natürlicher Entstehung (sie könnten den in Marokko häufigen Bleilagerstätten entstammen).

z.B. zusammen mit Berberitzenwurzel إرغيس, Stachelschweinborste أرغين, und Kandiszucker أرضيان, der Augenschminke khọl zugesetzt (vgl. dort). Alle Komponenten werden fein zermörsert, vermischt, und als Medikament gegen Augenkrankheiten an die Lidränder gestrichen.

Einer sehr umfangreichen Mischung, die Frauen empfohlen wurde, um die Liebe ihres Mannes zu gewinnen oder verstärkt auf sich zu ziehen, wurde ebenfalls zärntha beigefügt.

<sup>9</sup> Nach Renaud stammt das Wort möglicherweise vom griechischen αρσενικον (lat. arsenicum), das allgemein das Mineral Auripigment bezeichnete (1934, S. 66; vgl. dazu auch Ruska 1912, S. 162). Die arab. Bezeichnung scheint meist die beiden natürlichen Arsensulfide, Auripigment und Realgar, umfaßt zu haben (vgl. Ruska 1912, S. 162, Fußnote 2 und Levey 1966, Nr. 126, S. 274; Siggel gibt in seinem Wörterbuch zarnīḥ mit "Auripigment oder Realgar" an, 1950, S. 81).

Eine ausführliche Liste der verschiedenen Verwendungsarten findet sich jedoch bei Foge (1941, S. 300). Danach scheint die Droge vor allem von Frauen zur Schönheitspflege verwendet zu werden; je nach Aufbereitung und Kombination mit anderen Substanzen wird sie als Enthaarungsmittel, als Haarwuchsmittel, als Mittel zur Verjüngung der Gesichtshaut, zur Gewichtszunahme und gegen "black spots" angewandt. Außerdem wird es in der Gerberei und als Gift benutzt<sup>10</sup>.

 šábba
 الشبّة

 azarif
 أزرف

Alaun

Meakin (1891, S. 69): shibb = alum

Westermarck (1926, I, S. 116): arab. šebb, berb. azarif (Ait Yúsi),

zârif (Ait Wäryâger)

Laoust (1930, S. 208): azarif = eristal d'alun (Maroc Central)

Mercier (1951, S. 198):  $\acute{s}ebb$ ,  $\acute{s}ebba = alun$  Champault/Verbrugge  $\acute{s}abb\acute{e} = alun$ 

(1965, S. 6):

Die eingekaufte Probe ist ein ungefähr 5 cm großes Stück grobkristallinen, festen, klaren Alauns. Es handelt sich um reinen Ammonium-Alaun,  $NH_4A$  ( $SO_4$ )<sub>2</sub> · 12  $H_2O$ , der technischer Herkunft sein dürfte.

Zwei Hauptverwendungsarten wurden genannt, die beide einen guten Absatz des Produktes garantieren: Alaun wird einmal von Gerbern benutzt, um Schafund Ziegenfelle zu präparieren. Zum anderen wird er als magisches Mittel besonderer Art geschätzt.

Wenn eine Person oder eine Familie sich von einem unbestimmten, rational nicht faßbaren Unheil, الخيبة, bedroht fühlt, verbrennt man ein Stück Alaun im Feuer des məžmāṛ. Beim Verbrennungsvorgang nimmt das Salz durch Verlust des Kristallwassers eine merkwürdig blasige Form an, in der sich die Art der Bedrohung erkennen läßt. Um die Gefahr zu beseitigen, wirft man das Gebilde in Wasser und schüttet es mit diesem zusammen in die Gosse. Damit ist das Unheil neutralisiert und aus dem Hause verbannt.

Die Maßnahme richtet sich in erster Linie gegen den Bösen Blick, d.h. gegen Menschen, von denen man sich auf diese Weise bedroht und geschädigt fühlt.

Besonders notwendig ist es, Kinder gegen die Folgen des Bösen Blicks zu schützen. Der Gebrauch von šábba ist in diesem Falle unerläßlich, wenn auch die Schutzmaßnahme in verschiedener Weise geübt wird.

 $<sup>^{10}</sup>$  Die Verwendung als Gift erscheint zweifelhaft, da Auripigment in Wasser und Säuren unlöslich ist. Die giftige Arsenverbindung ist das Arsenoxyd  $\rm As_2O_3$  (= Arsenik).

šóbba 189

Folgende Verfahren scheinen die üblichsten zu sein:

1. Man nimmt ein Stück səbba in die Hand und führt es um den Kopf des vom Bösen Blick betroffenen Kindes, danach über den ganzen Körper bis hinab zu den Zehen. Ist das mit der nötigen Sorgfalt geschehen, spuckt man auf den Alaun und wirft ihn ins Feuer. Nach einiger Zeit holt man ihn zusammen mit einem Stückehen glühender Holzkohle wieder heraus und wirft beides in ein mit Wasser gefülltes Henkeltöpfchen. Während das Wasser zischt und brodelt wird das Gefäß um den Kopf des Kindes geführt. Abschließend wird der Topfinhalt in die Gosse geschüttet.

2. Man wirft ein Alaunstück in die brennenden Holzkohlen des məžmāṛ, hebt diesen auf und führt ihn langsam um den Kopf seines Kindes. Dabei rezitiert man dreimal nacheinander die 112. Sure des Koran (In der Übersetzung von Paret: "Im Namen des barmherzigen und gütigen Gottes. Sag: Er ist Gott, ein Einziger. Gott, der souveräne Herrscher. Er hat weder Kinder gezeugt, noch ist er selber gezeugt worden. Und keiner kann sich mit ihm messen.").

In der Zeit, die man zur Rezitation braucht, hat der Alaun im Feuer seine Form verändert. Ähnelt das Restprodukt einem Auge, weiß man, daß das Kind tatsächlich vom Bösen Blick getroffen war. Läßt sich keine Augenform erkennen, war der Verdacht falsch und das Kind hat eine andere Krankheit, nach der es zu forschen gilt.

Die šəbba-Reste werden fortgeworfen.

Eine Reihe weiterer Beispiele für das Verbrennen von Alaun finden sich bei Westermarck (1926, I, S. 429 ff.). Danach scheint es sich um eine Praktik zu handeln, die in ganz Marokko bekannt ist und von Tanger bis Marrakesch geübt wird.

Die "diagnostischen" Eigenschaften des Alauns werden dabei als noch weitreichender beschrieben: die Form des Verbrennungsproduktes soll nicht nur erkennen lassen, ob der Verdacht auf eine Verletzung durch den Bösen Blick gerechtfertigt war, sie gibt auch im Falle einer Bestätigung das Geschlecht des schuldigen Menschen oder sogar Details über seine Person an (S. 429).

Bemerkenswert ist die Kombination des Verbrennungsproduktes mit Wasser. So werden in Aglu die Kohlen, auf denen der Alaun verbrannt wurde, zusammen mit den Aschenresten, unter den Wasservorratskrug der Familie gelegt; bei den Beni Ähsen wird der verbrannte Alaun unter den Wasserkrug oder einen Wassersack aus Ziegenfell getan; in Marrakesch wirft man das Stück in Wasser und bringt es so beiseite, daß niemand darauf treten kann. Die Stadtbevölkerung scheint den Verbrennungsrückstand allgemein in die Abwässeranlagen zu schütten (S. 430).

Die Verwendung von Alaun in Marokko erschöpft sich aber nicht in diesen Praktiken.

Das Salz gilt vielmehr auch als brauchbares prophylaktisches Mittel gegen žnūn und gegen Behexung und wird in dieser Eigenschaft speziell zum Schutz neugeborener Kinder benutzt. Vielfach wird dabei Alaun mit Harmel und Koriander kombiniert. Aus den zahlreichen Beispielen von Westermarck geht hervor, daß solche magischen Schutzmaßnahmen sowohl bei den ver-

schiedenen berberischen und arabischen Nomadenstämmen in Gebrauch sind, als auch in Großstädten wie Casablanca und Rabat (II, S. 381 ff.). In den meisten Fällen verbrennt man die Substanzen und setzt das Kind dem Rauch aus. Doch können die magischen Mittel auch zu Amuletten verarbeitet und dem Kind umgehängt werden. Ein Amulettschutz wird besonders bei kleinen Knaben unmittelbar nach der Beschneidung notwendig. In einem Seidensäckehen, das dem Kind um den rechten Fuß gebunden wird, befindet sich häufig auch ein Stück Alaun (II, S. 419, 421, 428). Doch auch Erwachsene schützen sich mit sabba-Amuletten.

So wird in Fez Alaun und Harmel in ein Stück Seide gewickelt unter der Kleidung getragen (I, S. 308), Kranke kombinieren ein Stückchen Alaun — oder auch Salz und Harmel — mit einem geschriebenen Amulett (I, S. 325). In Aglu schützt man Tiere gegen den Bösen Blick durch eine Kombination von Schwefel, Alaun, Harmel und Salz, in ein schwarzes Stoffstück gewickelt und mit einer roten Schnur befestigt (II, S. 218).

Der Glaube an die magischen Qualitäten des Alauns ist im übrigen nicht auf Marokko beschränkt, sondern findet sich analog in Zentralarabien und vielen arabischen Ländern.

Das Verbrennen von Alaun wird z.B. von Musil für arabische Beduinen nachgewiesen (1908, S. 315ff.) und von Lane für Ägypten (1944, S. 257), ebenso von 'Abd ar-Raḥmān Ismā'īl (Walker 1934, S. 80); der Gebrauch als Amulett wird beschrieben von Canaan für Palästina (1914, S. 62), von Champault/Verbrugge für den Libanon (1965, S. 42, Nr. 4; S. 54, Nr. 13; S. 142, Nr. 76) und von Kriss für Ägypten, Syrien und die Türkei (1962, S. 20; dazu Abb. 28).

šəbb "l-y" mấn

Ammonium-Alaun

شب اليمن 11

Fogg (1941, S. 299):

*š-šebb l-yemâni* = native alum-earth or clayalum

Etwa fünf Zentimeter große Stücke eines feinkristallinen bröckligen Alauns von rötlich-brauner Farbe werden unter der Bezeichnung "Jemen-Alaun" verkauft.

Laut Analyse handelt es sich um Ammonium-Alaun, wie bei reinem šábba (s. Stichwort شبـــة).

<sup>11</sup> Übers.: "Jemen-Alaun"; die Ortsbezeichnung bezieht sich auf die tatsächliche oder vermeintliche Herkunft der Droge. — Schon in der klass. Literatur wird jemenitischer Alaun an vielen Stellen erwähnt und als der qualitativ beste bezeichnet (vgl. z.B. Ruska 1912, S. 174, Nr. 49; Achundow 1893, Nr. 354, S. 225; Levey 1966, S. 291, Nr. 165).

 $sons \acute{a}l$ 

Das Salz wird als Räuchermittel benutzt, dessen besondere Eigenschaft darin besteht, die  $\check{z}n\bar{u}n$  zu erfreuen. Wie alle Räuchermittel wird es in dem kleinen handgetöpferten Holzkohle-Ofen verbrannt, der als unentbehrliches Haushaltsrequisit in jeder Familie vorhanden ist.

Der üblichste Zeitpunkt zur Anwendung des Mittels ist die Freitagnacht, in der man den Ofen durch alle Räume seines Hauses trägt, um durch den Duft des Räucherwerks die  $\check{z}n\bar{u}n$  zu erfreuen. Man glaubt, sie auf diese Weise davon abzuhalten, dem Haus und seinen Bewohnern Schaden zu tun. Die gleiche Vorkehrung trifft man in dieser Nacht in den Moscheen.

Wichtiger noch ist das Abbrennen duftender Substanzen in der Nacht zum 27. Tage des Monats Ramadān. Man glaubt, daß die Dschinnen den Fastenmonat hindurch gefesselt sind, diese eine Nacht jedoch frei und ungehindert umherschweifen. Um ihrer erhöhten Aktivität wirksam begegnen zu können, verbrennt man außer šəbb "l-y"män eine Reihe anderer Räuchermittel, so alle Arten von žāwī, Weihrauch und Aloeholz عود قبارى. Zusätzlich sollte man Rosenwasser verspritzen.

Fogg, der die gleichnamige Droge beschreibt, erwähnt folgende Verwendungsarten: Zerstoßen und in Wasser gelöst ergibt sie ein Mundspülmittel gegen Zahnschmerzen. Bei Krankheiten "caused by the evil eye" verbrennt man sie und inhaliert den Rauch (1941, S. 299).

sans all 12الصنصال

Heller Ton-Schiefer

Renaud (1934, S. 88/89):  $ext{$\it sal jal}$  الصلصال,  ${
m Var.:}\ {\it san sal} = {
m pains d'une}$ 

argile blanchâtre

MERCIER (1951, S. 193): şelşal = argile à blanchir les planchettes des

écoliers; kaolin

LOUBIGNAC (1952, S. 480): = argile blanche dont on enduit les planchettes des écoliers (Zaër)

Die traditionellen Schreibgeräte marokkanischer Schulkinder sind Rohrfeder und Holztafel, qlóm للحة und lóḥa للحة; die dazugehörige einheimische Tinte, بسخن , ist ein Produkt aus verkohlter Schafwolle<sup>13</sup>. Erforderlich ist außerdem eine weiße, kreideartige Substanz, ṣənṣāl, die zum Überstreichen der Schreibfläche benutzt wird.

13 Vgl. dazu Stichwort السمخ.

<sup>12</sup> Nach Renaud (1934, S. 88/89) ist ṣalṣāl die exakte, in Marokko gebräuch liche Bezeichnung. Beaussier bringt für Algerien und Tunesien sowohl صلصل (1958, S. 576) als auch صنصال (S. 578: "Argile blanche, on s'en sert pour blanchir les planchettes á écrire"). Dagegen gibt Sicard in seinem marokkanischen Wörterbuch nur صنصال an (1954, S. 2). Dozy führt außer اصلصال (I, S. 843) die Varianten مرصال und مرصال auf (S. 827) für "argile, glaise, terre-glaise".

Diese Substanz kann man auf stadtfernen Märkten unter den Artikeln der Drogenhändler finden. Es handelt sich um kleine flache Gesteinsstücke, die sich seifig anfühlen und auf den ersten Blick große Ähnlichkeit mit Schneiderkreide haben. Laut Analyse ist es jedoch ein Ton-Schiefer, der aus den Mineralen Illit, Quarz und Feldspat besteht (Illit = 70%).

Außer von den Kindern in Koranschulen wird şənṣāl auch vom fqēh benutzt. Eine volkskundlich interessante Mitteilung macht Loubignac für die Zaër-Nomaden. Haben die Kinder dort das schulpflichtige Alter erreicht, stattet man sie mit einer Tafel aus, die aus dem Holzbrett eine Wollkammes, qeršāl hergestellt wird. Man entfernt die Eisenzinken und überstreicht die nun mit punktförmigen Vertiefungen versehene Seite mit ṣənṣāl — ein Brauch, der Lernvermögen und Auffassungsgabe der Kinder fördern soll¹5. Unterrichtsort ist hier übrigens die Zeltmoschee¹6.

 $\dot{g}aslpha l$  غسول ( $\dot{g}ar{a}slpha l$  غسول ( $\dot{g}ar{a}slpha l$  غسول (غاسول )

Dunkelgrauer Schiefer-Ton

Höst (1781, S. 116): Rgasúl = SeifenerdeSALMON (1906, S. 64): r'âsoûl er-râs = terre cimoline MICHAUX-BELLAIRE (1911, S. 139): ghassoul = terre saponifère GATTEFOSSÉ (1921, S. 82): ghassoul = terre saponifère de Fès WESTERMARCK (1926, II, S. 396):  $\dot{g}as\hat{u}l = \text{soap-stone}$ RENAUD (1934, Nr. 198): jāsūl ar-rās غاسول الراس = terre cimolée .. Le gāsūl er-rās, vendu aujourd'hui par les épiciers, est le plus souvent une argile d'un gris foncé, ou rouge à reflets bleus". Fogg (1941, S. 300): l- $\dot{g}ds\bar{u}l$  = steatite or soap-stone MERCIER (1951, S. 50): gasul = sorte de terre à foulon (argile smectique) LOUBIGNAC (1952, S. 509): = Terre à foulon (Zaër) Brunot (1952, S. 579): jāsûl غاسول = 1. terre argileuse saponifère, ou terre à foulon, 2. plante saponifère

- 14 Zum Kämmen der frisch geschorenen Wolle wird ein Wollkamm benutzt, der aus zwei Holzbrettern mit mehreren Reihen eingelassener eiserner Zinken besteht (es sind also genaugenommen zwei "Kämme"). Jedes der Bretter hat einen Holzgriff, an dem man sie bei der Arbeit gegeneinander verschiebt. Bei den Beni Mgild heißt das Gerät berb. iqeršal, arab. qeršāl, wie bei den Zaër.
  - <sup>15</sup> S. Loubignac 1952, S. 82 (arab. Text) und S. 281/282 (franz. Übersetzung).
  - <sup>16</sup> Nähere Angaben über diese Einrichtung s. Loubignac 1952, S. 280f.
- 17 Die Bezeichnung leitet sich von غسل "waschen" ab.  $Gas\bar{u}l$  heißt "Waschmittel". Entsprechend allgemein wird das Wort auf alle möglichen Substanzen angewandt, die in dieser Eigenschaft verwendet werden. Zur Aussprache  $gas\bar{u}l$  statt  $gas\bar{u}l$  vgl. außer den oben angeführten Belegen verschiedener Autoren auch Alarcon 1913, S. 52, Zeile 35 für den Dialekt von Larache.

ġasúl 193

Die unter der Bezeichnung gasúl auf den Atlasmärkten am häufigsten verkaufte Droge ist ein dunkelgrauer, verfestigter Ton, der in flachen Stücken unterschiedlicher Größe gehandelt wird. Er besteht — laut Analyse — zu etwa 50% aus dem Mineral Montmorillonit, dazu aus Illit, Kaolinit und Quarz.

Die Droge gilt als Haarwaschmittel par excellence (— eine Wirksamkeit, die zu erklären ist aus der hohen Quell- und Adsorptionsfähigkeit des Montmorillonit —), und wird von den Frauen aller Bevölkerungsgruppen benutzt.

Vor dem Gebrauch löst man ein Stück  $\dot{g}as\bar{u}l$  in einem Glas mit etwas Wasser auf und reibt dann die schlammige, graue Flüssigkeit in die angefeuchteten Haare. Die Haarwäsche wird nach Möglichkeit beim allgemeinen Bad in einem der öffentlichen Bäder vorgenommen. Neben der Reinigungswirkung verspricht man sich von dem Mittel eine Förderung des Haarwuchses.

Nach dem Waschen wird das Haar, dem der dumpfig-erdige Geruch des ġasál anhaftet, mit wohlriechenden Substanzen parfümiert, z.B. mit Nelken عود النوار, Rosenknospen ورد , wyrte و بدائر

Unerläßlich ist die Haarwäsche mit  $\dot{g}as\bar{u}l$  vor der Hochzeit. Das Haar der Braut wird mit besonderer Sorgfalt behandelt und überreichlich mit den verschiedensten Substanzen eingerieben.

Die gleichen Mittel werden jedoch auch benutzt, um eine verstorbene Frau für die Bestattung vorzubereiten.

Ethnographische Belege zum Gebrauch von Seifenerde in Marokko finden sich in großer Anzahl. Danach wird  $\dot{g}as\bar{u}l$  als Reinigungsmittel verschiedenster Art gebraucht.

Als älteste Quelle erwähnt Höst "Rgasúl" als Waschmittel für wollene Gewänder (1781, S. 116). — Von einem "Kopfwaschmittel", "ġāsūl er-rās" spricht Renaud (1934, S. 89). — Brunot will "terre argileuse saponifère", = ġāsûl, als Hautpflegemittel verwendet wissen; es wird von den Frauen beim Besuch des öffentlichen Bades zum Waschen benutzt, weil es die Haut angeblich weicher macht als normale Seife (1952, S. 579). Daneben gibt der gleiche Autor an, daß verstorbene Männer vor der Grablegung damit gewaschen werden (S. 579)<sup>19</sup>.

Bei Michaux-Bellaire ist diese Tatsache für das Habt-Gebiet belegt (1911, S. 139) und auch Westermarck und Fogg schreiben — etwas spezifizierter — daß "bestimmte Teile" des Körpers eines Verstorbenen mit gasūl gewaschen würden (1926, II, S. 445; 1941, S. 301). Beide Autoren erwähnen außerdem ein Zeremoniell — Westermarck beschreibt es für die Ulâd Bů'azîz - bei dem einem neugeborenen Kind einige Tage nach der Geburt Schnittwunden beigebracht werden, in die Henna und gasūl getan wird (1926, II, S. 396; 1941, S. 301).

Nach Fogg ist Seifenstein, mit Kamelmilch eingenommen, ein geeignetes Brechmittel bei Vergiftungen.

18 Vgl. auch das Stichwort النسول المسقى. 19 Nach Brunot bedeutet die Vokabel *gsûl* غسول ,,lavage d'un mort" während das Waschmittel *gāsūl* غاسول heißt (Rabat), (1952, S. 579). l-ġasū́l "l-másqi

الغسول المسقي20

Grauer Schiefer-Ton — Seifenstein

Das "feuchte" gasúl ist eine verfeinerte Variante der üblichen Seifenerde. Durch Zusatz verschiedener Duftsubstanzen aufbereitet, wird es zu einem höheren Preis verkauft und für qualitativ besser gehalten als das normale gasúl, hat jedoch die gleiche Nutzwirkung. Die Untersuchung der Mineralzusammensetzung der eingekauften Probe ergab 70% Saponit, dazu Illit, Dolomit und Quarz — anders als bei dem zuvor beschriebenen reinen gasúl macht also hier das Mineral Saponit den Hauptbestandteil aus (Saponit und Montmorillonit sind verwandte Minerale sehr ähnlicher Wirksamkeit).

Manche Frauen bereiten ġasál mòsqi für den Bedarf ihrer Familie selbst auf. Dabei wird folgendes Verfahren angewandt: Eine größere Portion ġasál wird in etwas Wasser gelöst, auf ein Messingtablett gefüllt und gleichmäßig verteilt. Das Tablett bleibt unberührt, bis die Feuchtigkeit verdunstet ist. Danach wird die zusammenhängende tonige Masse in kleine Stücke zerteilt und zunächst beiseite gestellt. Jetzt mißt man eine passende Menge wohlriechender Drogen ab, die nach Geschmack miteinander vermischt und anschließend pulverisiert werden. Eine solche Mischung besteht z.B. aus Nelken عود النواد, Myrte الريحان, Rosenknospen الورد ود Rosenknospen بازر ود Rosenknospen بازر ود Erdmandel بارة ود Rosenknospen بارة ود ود العنوان Rosenknospen بارة ود العنوان Rosenknosp

Das duftende Pulver wird gemeinsam mit den *ġasūl*-Stückehen wiederum in Wasser gegeben und gut vermischt auf das Tablett gefüllt. Nach dem Trocknen schneidet oder bricht man das nun fertige *ġasūl mɔ́sqi* in gleich große Stücke, die jeweils für eine Haarwäsche gedacht sind.

Benutzt man ein solcherart verfeinertes Schampon, ist eine nachträgliche Parfümierung der Haare — wie sie nach dem Gebrauch von ġasál vorgenommen wird (vgl. Stichwort النسول) — nicht mehr notwendig.

kubrít

کبر یت<sup>22</sup>

Reiner Schwefel

WESTERMARCK (1926, I, S. 116):  $kebrit^s = w.o.$ MERCIER (1951, S. 94): kebrit = soufre; phosphore

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> مستى leitet sich von ستى, befeuchten" ab. النسول المستى wäre also "das angefeuchtete Waschmittel" (zu *jasūl* s. Stichwort النسول). Die Bezeichnung versteht sich aus der oben geschilderten Herstellungsweise des Mittels.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Vgl. dazu die Ausführungen unter dem Stichwort ...نبل.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Das allgemein gebräuchliche arab. Wort für Schwefel ist kibrīt (aram. ku ebrītā aus akk. kuprītu, Ullmann 1970, S. 28, Stichwort kībrītun); die Aussprache kubrīt scheint auf Zentralmarokko beschränkt zu sein. — In der klass. Literatur wird al-kibrīt an vielen Stellen beschrieben, vgl. die in der E.I. Bd. II, S. 1064 zitierten

*l³kḥól* 195

Schwefel erscheint im Warenangebot der Drogenhändler in unterschiedlich großen, gelben Stücken, die nach Gewicht verkauft werden.

Die Brocken werden unzerkleinert als Räuchermittel verwendet, das bei "magischen Krankheiten" kleiner Kinder von Nutzen sein soll. Ist ein Kind besonders unruhig und ohne erkennbare Ursache kränklich, so glaubt man an übernatürliche Beeinflussung durch einen žənn oder den Bösen Blick; der Geruch des brennenden Schwefels vertreibt die unheilvollen Kräfte und stellt das Gleichgewicht — und damit das Wohlbefinden des Kindes — wieder her.

Das Mittel kann auch präventiv benutzt werden. — Schwefel wird außerdem vielen Räuchermischungen als Kompositum beigegeben.

Westermarck bringt ähnlich geartete Beispiele zur magischen Wirksamkeit des Schwefels. Danach wird er zur Abwehr des Bösen Blicks und gegen "witchcraft" verwendet (1926, I, S. 116 und S. 248). Als Räuchermittel benutzt man ihn, um neue Kleidung gegen den Bösen Blick zu immunisieren (I, S. 431), als Bestandteil eines Amuletts beschützt er Tiere (II, S. 218).

Lens beschreibt Schwefel als Volksmittel gegen Gelbsucht (1925, S. 7) und gegen Syphilis (S. 23), belegt seine Verwendung als Räuchermittel bei schwierigen Geburten (S. 52) und als Bestandteil eines magischen Rezeptes zum Schutz jungverheirateter Frauen (S. 69). — Champault zählt bei der Beschreibung zweier Amuletthalsbänder für Kleinkinder neben zahlreichen anderen Objekten auch in Leder eingenähte Schwefelstückehen auf (1969, S. 331 und 334), außerdem nennt die Autorin Schwefel als Bestandteil einer sehr umfangreichen Räuchermischung, die in der Oase Tabelbala in der Nacht des 27. Ramaḍān verbrannt wird (S. 390)<sup>23</sup>.

l³kḥól tazult الكحل<sup>24</sup> تزلت

Bleiglanz als Augenschminke -- Pb S

BOULIFA (1908, S. 376): Westermarck (1926, I, S. 113): tazoult, koh'eul = antimoine, galène arab. kḥū̃l = antimony, berb. tazůlţ (Ait Waráin), tazůlţ (Ait Sádděn), däzůrţ (Ait Wäryâger), tazutš (Temsâmän)

Quellenwerke und Arbeiten zur arab. Alchemie. In der Materia Medica findet man Schwefel u.a. verzeichnet bei: Leclerc 1874, Nr. 449 und 1883, Nr. 1880; Achundow 1893, Nr. 486, S. 252; Guigues 1905, Nr. 132; Levey 1966, Nr. 252.

<sup>23</sup> Nach Hilton-Simpson wird in Algerien auch in der Volksheilkunde Gebrauch von Schwefel gemacht. Er spielt eine Rolle bei der Behandlung rheumatischer Schmerzen, bei Hautkrankheiten und als Verhütungsmittel (1922, S. 78, 84, 85, 90).

wird allgemein unkorrekt mit Antimon identifiziert. In Marokko — und mit größter Wahrscheinlichkeit auch im übrigen Orient — wird unter dieser Bezeichnung niemals reines Antimon verkauft. Der Terminus wird im wesentlichen

```
Laoust (1928, S. 313):  \begin{array}{ll} \underline{\textit{tazult}} = \text{koheul}; \text{ charbon des céréales} \\ \text{Destaing (1938, S. 17):} & \underline{\textit{tázůlt}} = \text{antimoine (ar. tr. } \underline{\textit{lkehūl}}) \\ \text{Mercier (1951, S. 97):} & \underline{\textit{khol, khul}} = \text{antimoine} \\ \text{Loubignac (1952, S. 543):} & \underline{\textit{laoust destaine}} = \text{antimoine} \\ \text{Rackow (1958, T. VIII):} & \underline{\textit{khól}} = \text{Antimonpulver} \\ \end{array}
```

Es gibt keine ethnographische Darstellung und kaum eine Reisebeschreibung Marokkos, in der الكحل, die klassische Augenschminke orientalischer Frauen, nicht beschrieben, oder wenigstens erwähnt würde. Wie seit Jahrhunderten erfreut sie sich auch heute noch großer Beliebtheit<sup>25</sup>. Moderne kosmetische Präparate entsprechender Art haben sich bisher nur bei einer bestimmten Schicht wohlhabender städtischer Frauen durchgesetzt.

Viele Frauen kaufen Bleiglanz lieber in Stücken, die sie vor dem Pulverisieren einer besonderen Behandlung unterziehen: Die Stücke werden eine zeitlang in Wasser gekocht — ein Verfahren, das sich weder rational erklären noch ethnographisch belegen läßt<sup>26</sup>. Erst nachdem das Wasser abgegossen und weggeschüttet worden ist, zerstößt man den Bleiglanz in einem Metallmörser<sup>27</sup> zu feinem Pulver.

Aufbewahrt wird  $l^{o}khol$  in einem schmalen, etwa 10 cm langen Etui, das — mehr oder weniger kunstvoll — aus Ziegenleder gearbeitet ist. Es wird nach dem Inhalt mit mkohla  $\sim$  bezeichnet. Zum Schminken wird ein 10–12 cm langes, gedrechseltes Holzstäbchen benutzt,  $m\acute{o}rwod$   $\sim$  außerdem ist natürlich ein Handspiegel,  $mr\acute{a}ya$ , erforderlich<sup>28</sup>.

für zwei Minerale gebraucht: für Antimonglanz ("Grauspießglanz",  $\mathrm{Sb}_2\mathrm{S}_3$ ) und für Bleiglanz (PbS). In habe im  $s\bar{p}q$  von Fes und von Meknes, ebenso auf den Eingeborenenmärkten des Atlas-Gebietes, als lausnahmslos Bleiganz angeboten gefunden. — Die sprachliche Zuordnung der Wortwurzel khl ist bisher nicht befriedigend geklärt und soll an dieser Stelle nicht diskutiert werden. Zur Information über ihre Verwendung im Arabischen sei auf Dozy 1927, II, S. 446 und auf die E.I., Bd. II, S. 1190f. verwiesen.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Hist. Belege zum Gebrauch von ڪر als Augenschminke lassen sich in so großer Anzahl beibringen, daß hier darauf verzichtet werden muß. Ausgezeichnete übersichtliche Zusammenstellungen geben Lippmann, 1919, I, S. 629−646 und HILLE 1851, S. 236−242.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Westermarck bringt zahlreiche Belege für die magische Verwendung von Wasser (vgl. 1926, II, Index, Stichwort "Water"). Danach wird Wasser generell als mit "baraka", besonderer Segenskraft, versehen gedacht (I, S. 88f.). Möglicherweise ist in dieser Vorstellung der Hintergrund für das Kochen von khol zu suchen.

<sup>27</sup> Eine Beschreibung des məhráz findet sich auf S. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Ein sehr hübsch gearbeitetes Schminkpulvertäschehen bildet Rackow ab. Ebenso sind das von ihm gezeichnete Schminkstäbehen und der Handspiegel besonders gute handwerkliche Arbeiten (1958, Tafel VIII). Im allgemeinen Gebrauch

*lpkḥǫl* 197

Das Auftragen der Schminke geschieht folgendermaßen: Das spitze Ende des mərwəd wird in das Pulver getaucht und vom inneren zum äußeren Augenwinkel geführt. Im Gegensatz zu dem bei uns üblichen Verfahren wird das Stäbchen bei geschlossenem Auge zwischen den Lidrändern entlanggezogen und dabei leicht gedreht. Das metallisch glänzende Pulver schwärzt auf diese Weise beide Lidränder gleichzeitig. Der beabsichtigte Erfolg ist, daß die Augen größer und dunkler aussehen und einen besonderen Glanz zu bekommen scheinen<sup>29</sup>.

Khol gilt aber nicht nur als Schönheitsmittel. Wie bei den meisten einheimischen Kosmetika glaubt man, daß es ganz allgemein günstig und glückbringend wirke. Dabei ist zu beachten, daß khol häufig mit Beimischungen versehen wird, die diese Wirkung stützen und verstärken sollen.

Noch bedeutsamer ist eine dritte Eigenschaft der Augenschminke: Sie gilt als gutes Vorbeugungsmittel gegen die verschiedenen endemischen Augenkrankheiten.

Mit einer Reihe anderer Substanzen kombiniert wird khol sogar als Heilmittel verwandt. Eine derartige therapeutische Mischung besteht beispielsweise aus Auripigment نريخة, Stachelschweinborsten نريخة, Wurzelteilen der Berberitze سكتر قنديل und Kandiszucker أرفيض. Alle Bestandteile werden fein zermörsert und mit Bleiglanz vermischt aufgetragen (vgl. Mischung Nr. 13).

Ist khol als Kosmetikum eigentlich Frauen vorbehalten, wird es als Heilmittel ebenso von Männern benutzt. Verschiedentlich versucht man auch, altersbedingter Sehschwäche mit einer khol-Mischung abzuhelfen. So bietet sich nicht selten der paradoxe Anblick eines würdigen alten Mannes mit schwarzgeschminkten Lidrändern oder einer Greisin mit eigentümlich jugendlich wirkendem Augen-Make up.

Aus den zahllosen Belegen zur Verwendung von khol in Marokko seien hier einige wenige herausgegriffen und als Beispiele für den Glauben an eine magische und medizinische Wirksamkeit angeführt: Bereits unmittelbar nach seinem Eintritt in die Welt, werden jedem Neugeborenen Wimpern und Augenbrauen schwarz gefärbt, wie Emily, Shareefa of Wazan (1911, S. 69), Hardy (1925, S. 19), Westermarck (1926, II, S. 383) und Champault (1969, S. 316) gleichlautend angeben. Daß diese Maßnahme nicht aus "Schönheitsgründen" sondern als magischer Schutz gegen übernatürliche Gefahren erfolgt, nimmt Westermarck zweifellos zu Recht an (1926, II, S. 383).

In gleicher Weise ist als Schutzmaßnahme zu betrachten, daß am Tage der Hochzeit nicht nur die junge Braut, sondern auch der Bräutigam reichlichen Gebrauch von khol macht (Westermarck 1914, S. 105, 233, 242, 266, 282, 321/322, 327).

Rohlfs 1873, S. 157).

der Landbevölkerung finden sich Schminkutensilien gröberer Ausführung. — Als Termini gibt Rackow für Tetuan an:  $mk\acuteohla$ , pl.  $mk\acuteah\acuteol$  = Ledertäschchen;  $m\acuteoruod$ , pl.  $mr\acuteaud$  = Stäbchen aus Buchsbaumholz;  $mr\acuteauja$ , pl.  $mr\acuteauj\acuteat$  = Spiegel.

29 Vgl. dazu auch Rackow 1958, Anmerkungen auf Tafel VIII. (S. ebenso

Mit der Vorstellung, daß die Augenschminke baraka enthält, ist vermutlich auch ihr Gebrauch als medizinisches Mittel zu erklären. — Ihre Verwendung als vorbeugendes Mittel gegen Augenerkrankungen, speziell auch von Männern, bezeugen u.a. Quedenfeldt (1891, S. 127), Rohlfs (1873, S. 158) und Emily, Shareefa of Wazan (1911, S. 167/168). — Bulit betont, daß alle Augenoperationen einheimischer Operateure<sup>30</sup> mit der Applikation von khol abgeschlossen werden (1922, S. 336).

Wie hochgeschätzt "tázůlt", bzw. "lkeḥūl" im Soûs-Gebiet Marokkos ist, teilt Destains in seinem franz.-berb. Wörterbuch unter dem Stichwort "antimoine" mit: "On dit de ce produit: azrů izrān Rěbbi, c'est une pierre qui a vu Dieu" (1938, S. 17). Diese Wertschätzung trifft mit Gewißheit auf ganz Marokko zu<sup>31</sup>.

ا)ليترون <sup>32</sup> (ا)ليترون [(ا)ليترون (ا)ليترون (ا)ليترون (ا)ليترون (ا)ليطرون (ا)ليطرون (ا)ليطرون (ا)

[Natron] — hier: Mischung von Gips und Steinsalz

QUEDENFELDT (1891, S. 96): SALMON (1906, S. 96):

RENAUD (1934, S. 42, Anmerkung zu Nr. 92): Fogg (1941, Nr. 62): iatron = Natron

litroun لِيّر ون — Mélange de savon indigène, de salpetre et de chaux

 $al ext{-}yatrar{u}n = ext{un m\'elange de salp\`etre},$ 

chaux et savon mou

l-yitrön = "Said to be a mixture of saltpetre, lime, and soft soap (native potash soap), it has been found on analysis to be common salt (sodium chloride) and lime, with no soap present".

30 Über Art und Ausführung primitiver Augenoperationen s. Bulit 1922, S. 334–336. Dazu auch Rohlfs 1873, S. 158/159 und Quedenfeldt 1891, S. 127.

- ³¹ In der Materia Medica des 'Abd er-Rezzāq findet sich folgender Hinweis auf die traditionelle Bedeutung der Augenschminke als Heilmittel: itsmid, antimoine: "C'est le kohhol (ou sulfure d'antimoine) natif. . . . Ebn Abbas rapporte que le Prophète a dit: Celui qui emploiera l'antimoine en collyre pendant dix jours, ne sera jamais atteint d'ophthalmie" (LECLERC 1874, Nr. 20).
- 32 اليترون oder اليترون ist die marokkanische Version des Wortes Natron; im Mittleren Atlas wird das Wort stets mit agglutiniertem Artikel als lītrūn angegeben.
   In der alten arab. Drogenkunde erscheint der Begriff als نيطرون oder نيطرون und geht wohl auf das νίτρον griechischer Arzneimittellehre zurück. Levey allerdings weist daraufhin, daß das Wort viel älter ist und schon im Akkadischen als nitiru existiert (1966, S. 248, Anmerkung zu Nr. 48). Wie Berendes im Kommentar zu Dioskurides sagt, ist mit dem nitron der Alten ein mit verschiedenen Substanzen versetztes Soda (Natriumkarbonat) gemeint (1902, S. 537); Siggel gibt in seinem Wörterbuch für das natrūn der Araber an: "Natron; umfaßt Kochsalz, Soda, und Salze verschiedener Basen, Borax, und das ägyptische Nitron, neter" (1950 S. 88).

 $\tilde{n}$ -nsár 199

Unter der Bezeichnung l- $itr\'{u}n$  wurden kleine Stücke eines harten, weißen Materials verkauft, das sich nach chemischer Analyse als eine feinkörnige Mischung von Gips (Ca  $SO_4 \cdot 2$   $H_2O$ ) und Steinsalz (Na Cl) erwies, wobei der Gips etwa 80%, das Steinsalz ungefähr 20% der Masse ausmacht. Es handelt sich möglicherweise um eine Verfälschung der Originaldroge Natron³³.

Verwendet wird *l-ītrún* durchweg als Mittel gegen Krätze. Man pulverisiert die Droge, mischt das Pulver mit Holzkohlenteer, qaṭrán قطران, und streicht die Masse auf die befallenen Hautstellen.

Als Mittel gegen Krätze erwähnen auch Salmon (1906, S. 96), und Renaud (1934, S. 42) die Droge dieses Namens. Für Fogg ist sie — vermischt mit Olivenöl und kombiniert mit māqāl azraq (= Basischem Kupferkarbonat) oder Schwefel — ein Medikament gegen Hauterkrankungen allgemein, und speziell gegen Krätze (1941, S. 301).

Nach QUEDENFELDT sieht eine Behandlung dieser verbreiteten Hautkrankheit folgendermaßen aus: "Man taucht einen rauhen Wollappen in pulverisiertes *iatron* (Natron), warmes Oel, Schwefelpulver, zerquetschte rote Rosinen und reibt damit die Krätzestellen blutig. Zur kalten Jahreszeit muß der Patient im Warmen sitzen, im Sommer bringt man ihn auf kurze Zeit in die Sonne, damit er veranlaßt werde, die Wunden zu kratzen und damit die Mischung tiefer eindringe" (1891, S. 96).

~n-nṣáṛ ~n-nắr النصر <sup>34</sup> النور

### Glimmer - Muskovit

Glimmer ist ein Mineral, das verhältnismäßig häufig unter den Drogen der 'aṭṭāṛa zu finden ist. — Es handelt sich dabei um Kaliglimmer, also Muskovit, der in großen, silberglänzenden Spaltstücken als Bestandteil fertiger Mischungen erscheint.

Diese Mischungen sind zwar von Fall zu Fall anders zusammengesetzt, haben jedoch gemeinsam, daß sie ausschließlich magischen Zwecken zugedacht sind.

— Das größte, in einer Mischung enthaltene Glimmerstück war 7 cm lang, 5 cm breit und 3 mm stark (vgl. dazu Mischung Nr. 5, 6, 10, 16, 17).

 $^{33}$  Pharmazeutisch: Natriumbikarbonat = doppelt kohlensaures Natron = Na $\mathrm{HCO_3}.$ 

غلا Für den Muskovit wurden mir diese beiden Bezeichnungen genannt. — نصر ist wörtl. übers. "Sieg", das Wort soll sich laut Auskunft auf die sieghaften magischen Eigenschaften des Glimmers beziehen. — نور bedeutet eigentlich "Licht, Glanz", wäre also eine entsprechende Bezeichnung wie unser "Glimmer". — Beide Termini lassen sich in der Bedeutung "Glimmer" nicht belegen. Klass. arab. heißt das Mineral talq على (Historische Nachrichten über الطلق sind zusammengestellt von Clement-Mullet, 1868, in Kapitel XXV).

Bouquet teilt eine in Azemmour notierte Drogenmischung mit, die für dieses Genre besonders typisch ist: neben einer Anzahl pflanzlicher Drogen enthält sie Rocheneier, Gazellenhautstücke, Schakalknochen und Glimmerlamellen, also Substanzen, die für "magisch wirksam" gehalten werden. Die Melange soll zur allgemeinen Kräftigung der körperlichen Konstitution dienen (1921, S. 81).

Nach QUEDENFELDT nehmen Frauen zerkleinerte Pflanzenteile — darunter Rosmarin — und Glimmerstücken zerstoßen mit Wasser ein "um stark zu werden" (1891, S. 76).

n-nṣáṛ l-ḥṣ̣ṛ النصر الحر"

Gips (Selenit) — Ca $SO_4 \cdot 2H_2O$ 

Bis zu 1,5 cm große Bruchstücke grober Gipskristalle, die durchsichtig und schwach gelblich oder bläulich gefärbt sind, werden n-nṣáṛ l-ḥóṛṛ genannt.

Die Bezeichnung nṣáṛ, die normalerweise auf den Glimmer bezogen wird (s. Stichwort النصر), ist hier vermutlich verwendet worden, weil die Stücke mit ihrer glänzenden Oberfläche und guten Spaltbarkeit dem Glimmer ähneln. Das Material stammt wahrscheinlich aus einem natürlichen Vorkommen.

Wie andere Drogen dieser Art wird n-n-sár l-hfrr zu magischen Zwecken im Zusammenhang mit einem geschriebenen Amulett benutzt — also im Bedarfs $\epsilon$  falle auf Anordnung eines  $fq\bar{e}h$  eingekauft.

#### SONSTIGE SUBSTANZEN

sókkår gåndíl

سكتر قنديل1

Kandiszucker

Destaing (1938, S. 51):  $sukk^{\underline{u}}ar\ q^{\underline{e}nd\overline{i}l} = candi$ Mercier (1951, S. 190):  $sukkar\ qendil = sucre\ candi$ Brunot (1952, S. 375):  $sukk^{\underline{u}}r\ q^{\underline{a}nd\hat{i}l} = sucre\ candi$ 

Kandiszucker wird verschiedenen Mischungen beigefügt, die therapeutischen Zwecken dienen. — So gebraucht man ihn z.B. in einer Melange, die von Frauen gegen Augenkrankheiten verwendet wird. Berberitzenwurzel, Auripigment, eine Stachelschweinborste und Kandiszucker werden fein zerstoßen und mit dem beliebten Schminkpulver khol vermischt, das dann in üblicher Weise aufgetragen wird. Solche "Augenpulver" sind in verschiedenster Zusammensetzung in Gebrauch. Sie sollen sowohl vorbeugend als auch heilend wirken (vgl. dazu Stichwort khol ).

Als Bestandteil eines Augenheilmittels wird Kandiszucker auch von Bouquet beschrieben. Bei eitrigen Augenentzündungen wird folgende Arznei zubereitet: Kandiszucker, Safran, Gallnuß, Stephanskörner, geröstete Knoblauchzehe, Kupferoxyd ("haddida") und die Augenschminke "kohl" werden pulverisiert und gründlich miteinander vermischt. Danach gibt man das Pulver in Teer, knetet die Masse gründlich durch und setzt sie anschließend der Sonne aus. Ist die Substanz vollkommen ausgetrocknet, zerstößt man sie erneut zu sehr feinem Pulver. Das nun fertige Medikament wird in die Augen des Patienten getan (1921, S. 84).

Kandiszucker wird von Bouquer außerdem in einer Drogenmischung aufgezählt, die in Marrakesch als Mittel gegen Husten und Brustleiden verabreicht wird (S. 81).

vor (vgl. dazu Marçais 1911, S. 335 und Brunot 1952, S. 375). Ungewöhnlich ist die Form قنديل da das Wort eigentlich "Lampe, Licht" u.ä. bedeutet. Brunot gibt jedoch für Rabat ebenfalls sukkår qåndîl an, ebenso führen es Destaing und Mercier auf (s.o.). Bei Beaussier findet sich unter قنديل nach den Bedeutungen "lampe, flambeau": "Quelquefois pour قائدى, sucre candi" (1958, S. 831).

السمخ2

#### s-smáh

#### Grundsubstanz für einheimische Tinte

```
essmert, essmeht = encre arabe (Zaïan)
LOUBIGNAC (1925, S. 516):
                                   smag, smag = Moorish ink
Westermarck (1926, I, S. 217):
                                   ssmeh = encre, laine carbonisée (Ait Izdeg)
MERCIER (1937, S. 99):
                                    sm\check{e}q(q) مسق = encre faite par les étudiants
DESTAING (1937, S. 251):
DESTAING (1938, S. 108):
                                    ssmah = encre, préparée avec de la laine
                                      carbonisée (Soûs)
MERCIER (1951, S. 187):
                                   smeq = encre (de laine)
                                    = encre confectionnée avec de la laine
LOUBIGNAC (1952, S. 480):
                                      grillée; on prononce aussi سمخ (Zaër)
```

Neben den verschiedensten Objekten aus dem Pflanzen-, Tier- und Mineralreich, die zu Amulettzwecken verwendet werden, spielen handgeschriebene Amulettzettel eine bedeutende Rolle. Selbstverständlich kann nur ein †qēħ derartige Schriftstücke anfertigen, denn außer der Kenntnis passender Texte und notwendiger technischer Details besitzt er nach Auffassung der Bevölkerung jene besondere segenbringende Kraft, die das Amulett erst voll wirksam macht.

Zu den Voraussetzungen technischer Art gehört die Verwendung einer speziellen Tinte und Feder: allein die alte einheimische Tinte, nur das historische Schreibrohr kommen in Frage; moderne Schreibgeräte und europäische Tinte würden das Amulett wertlos machen.

Unter den Drogen der 'aṭṭāra findet man daher auf jedem besseren  $s\bar{pq}$  arabische Tinte, bzw. deren Grundsubstanz. Es handelt sich dabei gewöhnlich um einen leicht abgeflachten Klumpen einer schwarzen, teerartigen Masse; im Falle der eingekauften Probe mit den Maßen  $4\times3\times2$  cm. Diese mit sməh bezeichnete Substanz wird aus Schafwolle hergestellt, die man langsam verkohlen läßt. Nach Möglichkeit wird dazu schlechte Restwolle verwertet, d.h. Wolle, die zich zum Verspinnen nicht recht eignet. Das Verbrennungsprodukt kommt in festem Zustand in den Handel und wird nach Bedarf zum Gebrauch in heißem Wasser aufgelöst.

Diese Tinte wird außer vom  $fq\bar{e}h$  auch in Koranschulen zum Schreiben der heiligen Texte benutzt.

Auf eine Beschreibung der Rohrfeder soll an dieser Stelle verzichtet werden<sup>3</sup>, doch muß eine Eigentümlichkeit erwähnt werden, auf die ausdrücklich hingewiesen wurde: wenn die Feder nicht gut schreibt — was recht häufig geschieht — streicht sich der  $fq\bar{e}h$  damit über seinen Kopf, eine Behandlung, die außerordentlich vorteilhaft für die Wirksamkeit des Amuletts sein soll.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Eigentlich صنغ, das Wort wird jedoch im Mittleren Atlas wie oben notiert ausgesprochen und auch geschrieben (vgl. dazu auch die oben zitierten Literaturstellen).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Man informiere sich darüber beispielsweise in der E.I., Stichwort *kalam* (1927, II, S. 723).

Daß Amulette niemals mit europäischer Tinte geschrieben werden, betont auch Westermarck nachdrücklich (1926, I, S. 217); doch können sie außer mit einheimischer Tinte — die der Autor mit \*\*mag\* oder \*\*smaq\* angibt — in bestimmten Fällen mit anderen Flüssigkeiten geschrieben werden. — Solche "Tinten" sind z.B. Rosen- oder Orangenwasser, gemischt mit Safran, Eiweiß, gemischt mit dem Saft einer unreifen Feige oder ebenfalls mit Safran, Teer und das Blut besonderer Tiere (S. 217), etwa eines schwarzen Huhns (I, S. 326, 360), eines Hasen (I, S. 442), einer schwarzen Katze (II, S. 308) oder des Wiedehopfs (II, S. 339).

Spezielle Vorschriften haben nach Westermarck einige Stämme hinsichtlich der Wolle, die zur Tintenherstellung verwendet werden soll. Sie soll nicht gerupft, sondern mit einem Messer oder einer Schere abgeschnitten werden, damit das Schaf keinen Schmerz erleidet, und soll vor dem Verkohlen auf keinen Fall gewaschen werden. Man glaubt zudem, daß ein Schaf, von dem diese Wolle geschnitten wurde, im gleichen Jahr besonders wenig, im darauffolgenden jedoch ungewöhnlich viel Wolle haben wird (I, S. 258).

'ain 'l-mūka

عين الموكة 4

#### Schwarze Perle mit weißen Punkten

Brunot (1952, S. 563):

'áin mûka = "oeil de chouette", un motif de broderie, un grain de verrotterie noir pointillé

de blanc.

CHAMPAULT (1956, S. 206):

muka mo = ,,oeil de chouette", la perle de céramique ancienne et la perle de Venise moderne.

Nicht selten entdeckt man im Warensortiment eines 'attār Perlen von ganz bestimmter Form und Farbe, die zu Amulettzwecken gedacht sind. Es handelt sich dabei in erster Linie um gelbe "Bernstein"-Perlen (s. unter Stichwort  $l\bar{u}b\bar{u}n$  und um schwarze Perlen mit weißen Punkten. Beide Arten sind rund und haben unter sich die gleiche Größe. Der Durchmesser der schwarzen Perlen beträgt 9 mm, das Gewicht 0,7 g. Ihr Material ist undurchsichtiges schwarzes Glas. Die lackartig glänzende Oberfläche ist mit dreimal fünf weißen Punkten von unterschiedlicher Größe dekoriert. Die Perle wirkt wie ein Serienprodukt mit nachträglich von Hand aufgetragenen weißen Tupfen. Diese Tupfen sind folgendermaßen angebracht: Je 5 einander gegenüberliegende

4 Übers.: "Eulen-Auge"; wie unter dem Stichwort måka og ersichtlich, ist im Mittleren Atlas mit der Bezeichnung allgemein das Käuzchen gemeint, es wäre also korrekter, 'ain 'l-måka mit "Käuzchen-Auge" zu übersetzen. Über die Bedeutung dieses Vogels in Volksbrauch und Volksglauben informiere man sich unter dem erwähnten Stichwort.

Punkte gruppieren sich um jede Öffnung, weitere 5 sind dagegen versetzt um die Perlenmitte verteilt. Diese Perlenmitte ist leicht betont durch einen 1,5 mm breiten, kaum auffallenden "Bauchring".

Wie der Bezeichnung "Käuzchen-Auge" weist auch die Farbzusammenstellung von Schwarz und Weiß auf die magische Bedeutung der Perle hin<sup>5</sup>.

Verwendet wird sie in Amuletthalsbändern für Kinder, speziell für Knaben. Im Gegensatz zu den erwähnten Bernsteinperlen wird sie nicht allein getragen, sondern stets mit anderen Perlen, Kaurischnecken, Handsymbolen und ähnlich gearteten, magisch wirksamen" Objekten kombiniert<sup>6</sup>. Im diesem Zusammenhang wird die Anzahl der weißen Punkte bedeutsam. Die dreifach vorhandene Fünfzahl deutet eine Schutz- und Abwehrfunktion an. Die Perle, wie das ganze Halsband, sollen gegen den Bösen Blick schützen, bzw. dessen nachteilige, die gesunde Entwicklung des Kindes gefährdende Folgen abwenden. Derartige Amuletthalsbänder können sehr umfangreich sein, die Regel ist es jedoch nicht.

Ein Prachtexemplar seiner Art ist das von Champault abgebildete und beschriebene Halsband (1956, S. 197–209). Obgleich es aus einer 400 km südlich von Colomb-Béchar gelegenen Sahara-Oase stammt, sind seine einzelnen Bestandteile in gleicher Ausführung auch in Zentralmarokko zu finden, versehen mit gleichem magisch-religiösen Sinngehalt. Unter den zahlreichen Objekten der Amulettschnur fallen zwei Perlen auf, die die Bezeichnung muka-moführen, nach Champault mit "oeil de chouette" zu übersetzen. Es handelt sich um eine antike und eine neuere Perle<sup>7</sup>, die nach Beschreibung und Skizze ebenfalls mit dem "Käuzchen-Auge" des Mittleren Atlas übereinstimmen.

In einer umfassenden Arbeit über Kunstperlen in Afrika bildet Krieger<sup>8</sup> ein ähnliches Halsband aus Marokko ab (Schania, Kabyle Mzanza). Leider werden die Perlen nicht im einzelnen beschrieben, so daß man Parallelen allenfalls vermuten kann.

Die Abbildung einer Perle, die der oben beschriebenen entspricht (mit Ausnahme der Punktzahl, die geringer zu sein scheint) findet sich in einem Aufsatz von Hoffmann-Burchardi über die Berber des Hohen Atlas (Merian XVI, 1963, Heft 9, S. 42). Dort ist sie in die Mitte eines reichen Brustschmucks eingefügt, den eine sehr junge, eben verheiratete Frau aus Skoura trägt.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Zur magischen Bedeutung dieser beiden Farben siehe Champault/Verbrugge 1965, S. 13 und Champault 1956, S. 203.

Vgl. dazu Westermarck 1926, I, S. 439 und II, S. 383.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> NIEUWENHUIS bringt in einer Studie über Kunstperlen (1903, S. 136–153) einleuchtende Argumente für seine Auffassung, daß moderne Handelsperlen in naturvolklichem Bereich zum großen Teil Nachahmungen älterer Vorbilder sind. Die beiden von Champault beschriebenen Perlen könnten eine Bestätigung dieser Theorie sein.

<sup>8 &</sup>quot;Studien über afrikanische Kunstperlen", in: BAESSLER-Archiv, Bd. XXV, 2, S. 54–103.

205

## Suppositorien aus einer teerartigen Masse

Bei einigen Drogenhändlern sind selbstverfertigte Pillen erhältlich, die entweder eine flach gepreßte Tablettenform haben, oder aber kugelig bis eiförmig gebildet sind. Erstere sind allgemein zur peroralen Aufnahme gedacht, letztere werden als Suppositorien gebraucht.

Mit besonderem Erfolg wurden von einem 'aṭṭār derartige "Zäpfchen" gegen Rheumatismus verkauft. Es sind fettende, schwarze Gebilde von 1–2 cm Durchmesser, mit starkem, teerartigen Geruch. Das Medikament ist für Männer und Frauen unterschiedlich präpariert: während das "männliche" Suppositorium ein annähernd eiförmiges glattes Gebilde ist, hat man das "weibliche" mit etwas unversponnener Wolle so umwickelt, daß ein runder Pfropf entstanden ist, der sich dort, wo die Wollfasern zusammengedreht wurden, sauber anfassen läßt.

Der Kaufmann gab an, daß Mittel aus Marrakesch bezogen zu haben.

الكربيون l-karbiyū́n

#### Manna

Das auf den Atlasmärkten gehandelte Manna besteht aus festen, sinterähnlichen Fragmenten von hellgelber bis schmutziggelber Färbung. Die Substanz ist undurchsichtig und geruchlos; sie schmeckt zunächst schwach süß, zergeht leicht, hinterläßt im Munde jedoch ein länger anhaltendes unangenehmes Brennen.

Unter den eingeschlossenen Verunreinigungen, die aus verschiedenen holzigen Teilen der Stammpflanze bestehen, fallen besonders kleine blütenartige Gebilde auf (Durchmesser des "Blütenkopfes" etwa 4 mm).

Die Mannabröckehen variieren in der Länge von 3 mm bis zu maximal 1 cm. In der Volksmedizin wird die Droge als Abführmittel verwendet. Sie wird zunächst pulverisiert und dann mit Öl oder flüssiger Butter vermischt bei Verstopfungen genommen. Bei leichteren Verstimmungen streut man etwas Pulver in den üblichen Minztee.

9 Das Wort ist abgeleitet von fatala غن = "zusammendrehen, flechten" und ist seiner gramm. Form nach ein Plural. Als Übersetzung wäre für den vorliegenden Fall am passendsten die bei Wehr unter dem Stichwort fatīl فتيل aufgeführte Bedeutung "Gazepfropf" (1956, S. 622). Mercier notiert unter dem Stichwort fetla ein ftayl als "morceau de ficelle, aiguillée", 1951, S.39; ebenso Beaussier: فتايل = "Aiguillée de fil", 1958, S. 727,)

 $l\bar{u}b\dot{a}n$ 

Gelbe Perle, "Bernstein"

Destaing (1937, S. 298):  $l\bar{u}b\bar{a}n = \text{ambre}; lub\bar{a}na = \text{perle, boule}$ 

d'ambre

Mercier (1951, S. 105): luban = ambre jaune; oliban

Sehr beliebt und über ganz Marokko verbreitet sind bernsteinfarbene Perlen. Sie bestehen aus den unterschiedlichsten Materialien — vom echten Bernstein bis zu Plastikstoffen<sup>11</sup> — haben verschiedene Formen und Größen, sind jedoch in jedem Falle gleichermaßen wertgeschätzt. Nicht der Schmuckwert läßt die Perlen begehrenswert erscheinen, sondern die im Volksglauben verwurzelte Überzeugung, daß sie den Träger "schützen".

So ist es nicht verwunderlich, wenn man sie auf den Eingeborenenmärkten von Drogenhändlern angeboten findet. Im Gebiet des Mittleren Atlas handelt es sich heute ausschließlich um maschinell gefertigte Perlen aus Kunstharz. Sie sind von runder, leicht abgeplatteter Form, der größere Durchmesser beträgt 19 mm, der kleinere nur 14 mm (= Höhe der Bohrung), das Gewicht 2,7 g. Um die Perlenmitte zieht sich eine "Naht"<sup>12</sup>.

Solche  $l\bar{u}b\acute{a}n$ -Perlen werden hauptsächlich für kleine Kinder gekauft, deren gesundes Gedeihen man durch Amulette schützen zu müssen glaubt. Im einfachsten Falle wird eine einzelne Perle auf ein Band gefädelt und dem Kind um den Hals gehängt; oft aber wird ein umfangreicheres Amuletthalsband angefertigt, das eine Reihe verschiedener, magisch bedeutsamer Objekte vereinigt<sup>13</sup>.

Die "Bernstein"-Perle erscheint in größeren Amulettschnüren stets im mittleren Kettenteil, also an gut sichtbarer Stelle.

Auch zu Halsketten oder Brustschmuck für Frauen werden  $l\bar{u}b\hat{a}n$ -Perlen verwendet, im Mittleren Atlas allerdings viel seltener als im marokkanischen Süden<sup>14</sup>.

Absonderlich, oder doch zumindest ungewöhnlich erscheint eine weitere Verwendungsart der Perlen: sie werden zerkleinert und in Bruchstücken einer Räuchermischung, təbḥira, beigefügt, die aus verschiedenen Harzen, Harmel, Rosmarin und Wiederhopffedern besteht.

<sup>10</sup> Zur Wortbedeutung von lūbān siehe Stichwort ḥsālabān نحصالبان. Lūbān in der Bedeutung "Bernstein" ist im arab. Sprachgebiet ungewöhnlich, das übliche Wort ist kahrubā كهربا (Belege zusammengestellt bei Ullmann, 1970, S. 406).

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Vgl. Champault/Verbrugge 1965, S. 7.

<sup>12</sup> Diese Mittellinie, sowie die Tatsache, daß die Perlenbohrung sich nach innen erweitert, könnte man am ehesten dadurch erklären, daß die Perle aus zwei gesondert angefertigten Hälften zusammengepreßt wurde.

<sup>13</sup> Vgl. unter den Stichworten 'ain 'l-múka عن الموكة und úd 'a ودع.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Sehr instruktive Abb. solcher Perlenketten aus den Gebiet des Hohen Atlas finden sich bei Hoffmann-Burchardi, Merian Marokko, S. 42/43 (vgl. auch Robichez 1946).

Hat man ein wichtiges Amulett verloren und wird in der Folgezeit bösartig krank, wird diese Melange als Gegenmittel verbrannt.

Die Perlenstücke brennen mit stark rußender Flamme und entwickeln dabei einen sehr unangenehmen Geruch, der jedoch beim Abbrennen der gesamten Mischung vom Duft der anderen Substanzen überdeckt wird.

Der Gebrauch von Bernstein zu Amulettzwecken hat im Mittelmeerraum eine jahrtausendealte Tradition. — So schreibt beispielsweise PLINIUS in seiner Naturgeschichte, daß Bernsteinamulette für kleine Kinder von Nutzen sind<sup>15</sup>. Daneben fand Bernstein in der Heilkunde vielseitige Verwendung<sup>16</sup>. Eine therapeutische Nutzung belegen auch mittelalterliche arabische Schriftsteller<sup>17</sup>.

Für das Marokko unserer Zeit läßt sich eine Verwendung in der Volksmedizin nicht nachweisen. — Auf den Amulettcharakter gelber Perlen weisen jedoch verschiedene Autoren hin. Nach Westermarck schützen sie Kinder vor dem Bösen Blick (1926, I, S. 439), nach Robichez schrecken sie durch ihre "Sonnenfarbe" die žnūn ab (1946, S. 108).

Champault beschreibt ein Amuletthalsband für Kinder, in dem sich gelbe Perlen finden (1956, S. 201–203), ein Gegenstück, das von Krieger abgebildet wird, zeigt eine Bernsteinperle genau in der Kettenmitte (1943, Tafel bei S. 56).

# المركول المركول

Die Droge setzt sich zusammen aus flach gepreßten einheimischen Pillen<sup>18</sup>, die hellbraun aussehen, arzneihaft riechen und allem Anschein nach aus mehreren — verhältnismäßig grob gemörserten — Substanzen bestehen, und aus kleinen Wurzelstücken von rötlich-brauner bis gold-gelber Farbe. Für beides gilt die Bezeichnung *l-mərgūl*.

Verwendet wird dieses kombinierte Mittel laut Auskunft nur zu magischen Zwecken und da wiederum nur als Räuchermittel<sup>19</sup>. Besonders wirksam soll es in Verbindung mit Aloeholz عود القيارى (s. Stichwort) sein.

L- $m 
i r g \bar{u} l$  wird jedoch auch als Bestandteil sehr viel umfangreicherer Mischungen genannt (vgl. Mischung Nr. 8).

<sup>15</sup> PLINIUS, Nat. Hist. XXXVII, 51.

<sup>16</sup> Zur allg. Information sei hingewiesen auf die engl. Plinius-Übers. von Еіснноід, Vol. X, Kap. XI–XII (amber), S. 187–203. Vgl. auch Видсе 1930, S. 307/308.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Zusammengestellt bei Jacob 1889, S. 357-380.

<sup>18</sup> Vgl. dazu Stichwort l°ftáyil الفتايل.

<sup>19</sup> Diese Verwendungsart erscheint im Hinblick auf die mühsam verfertigten Pillen nicht sonderlich logisch.

 $n\tilde{\imath}la$ 

```
Indigo
```

```
neelah = blue
MEAKIN (1891, S. 69):
RENAUD (1934, S. 61,
                                       n\bar{\imath}la = indigo
  Anmerkung zu Nr. 132):
                                       n\bar{\imath}la = \text{indigo},,, \text{mot appliqué aussi à l'outremer}
RENAUD (1934, S. 130,
                                          artificiel"
  Anmerkung zu Nr. 292):
                                       nnila = indigo (Ait Izdeg)
MERCIER (1937, S. 142):
DESTAING (1937, S. 316):
                                       n\bar{\imath}la = indigo (Soûs)
                                       nnīla = indigo, ,,ce mot désigne aussi la teinte
DESTAING (1938, S. 157):
                                          bleue laissée sur la peau par l'étoffe appelée
                                          hont" (Soûs)
                                       nîl, nîla نيل، نيلة = indigo
CHARNOT (1945, S. 72):
                                       "Au Maroc: bleu pour blanchir le linge"
         Fußnote 1:
                                       nila = indigo; aniline
MERCIER (1951, S. 153):
```

Das auf den Märkten des Mittleren Atlas gehandelte Indigo ist ein chemisches Produkt, das stets in folgender Form erscheint: leuchtend blaue, zylindrische Stücke von kreideartiger Konsistenz, mit einem genormten Durchmesser von 1 cm und einer Höhe von 8 mm.

Nīla wird zum Einfärben von Stoffen und Wolle verwendet, doch kaufen die berufsmäßigen Färber nicht auf den Wochenmärkten ein. Die Drogenhändler führen daher nur geringe Mengen dieses Artikels, den sie in erster Linie an Frauen als Augen-Make up absetzen<sup>21</sup>.

Charnot erwähnt nîl oder nîla نيل، نيلة als Gegengift. Hat jemand Speisen zu sich genommen, die durch magische Substanzen vergiftet wurden, wird drei Tage lang eine Mischung aus Indigo, getrockneter und pulverisierter Minze نساع ementha viridis) und Essig خل verabreicht. Die Melange soll Erbrechen hervorrufen und die Vergiftung unwirksam machen (1945, S. 71/72).

<sup>20</sup> Nila ist das Sanskritwort für "blau". Die damit bezeichnete Farbsubstanz ist ursprünglich das in Indien aus Indigofera tinctoria und ähnlichen Pflanzen gewonnene Indigo (die verschiedenen Verfahren zur Gewinnung des Farbstoffes sind sehr gut beschrieben in Cyclopaedia of India, Vol. II, 1885, S. 332–337). Mit dem Handelsprodukt Indigo kam das Wort nila über Persien nach Arabien und wurde in neuerer Zeit auch auf chemische Farbprodukte angewandt (vgl. dazu Laufer 1967, S. 370/371; Guigues 1905, Nr. 157; Renaud 1934, Anmerkung zu Nr. 292; Leclerc 1874, Anmerkung zu Nr. 400).

<sup>21</sup> Als Kosmetikum für Frauen wurde Indigo bereits im frühen Persien und in China verwandt (LAUFER, S. 370).

## DROGENMISCHUNGEN

### Nr. 1: l-årb'a u-rb'én 'ášba

الأربعة واربعن عشبة

```
udn "l-ḥallúf أَدِنَ الْمُلْتِّ وَ Wurzeln einer Hahnenfußart, wahrscheinlich Ranunculus
    muricatus
azrod أزرود Samen des Steinklees, Melilotus sp.
azír أزير Rosmarin, Rosmarinus officinalis
illán וֹלֵט Hirse, Pennisetum typhoideum
htid "l-gūl بيض الغول Alraune, Mandragora autumnalis
tớfġa تفغة Rhizomstücke von Rhaponticum acaule
tmår "l-həndiya عر الهندية = Tamarindenschoten, Tamarindus indica
žěnžlán حندلان = Sesam, Sesamum orientale
hább t hláwa حبة حلاوة Anis, Pimpinella anisum
بُهُ الراس Stephanskörner, Delphinium staphisagria حبتة الراس Štephanskörner, Delphinium staphisagria
به الرشاد Kressesamen, Lepidium sativum حبّ الرشاد kabb aṛ-ṛṣ̌ád
harmál حرمل = Harmel, Peganum harmala
hálba حلة Bockshornkleesamen, Trigonelle foenum graecum
họd nžál خدنجال = Galgant, Alpinia officinarum
لِمُ rrūba خرّو بة Johannisbrot, Ceratonia siliqua
hzáma خزانة = Lavendelblüten, Lavandula officinalis
dar "l-folfól دار الفلفل = Langer Pfeffer, Piper longum
dəbbāna həndiya دِيَّانَةُ هنديّة Spanische Fliege, Lytta sp.
ṛ-ṛēḥấn الريحان Myrtenblätter, Myrtus communis
zärrę at l-harwa ورسيعة الخروع Früchte des Keuschlammstrauchs, Vitex agnus
    castus
zá tår تغر = Origanum, Origanum vulgare
z-za frán l-hórr الزعفران الحر reiner Safran, Crocus sativus
z-za'fúr الزعفور Saflor, Carthamus tinctorius
skənžbir اسكنجبر Ingwer, Zingiber officinale
šānúž = Schwarzkümmel, Nigella sativa
škinbūt اشكنبوت Cruciferen-Samen, wahrscheinlich von Brassica sp.
' عود النوار Gewürznelken, Eugenia caryophyllata
fritra فريفرة Samen von Athamanta sicula
Poleiminze, Mentha pulegium فلتيو و Poleiminze
gaʻqʻolla قاقلتة = Kardamon, Eletteria cardamomum
gárfa القرفة Zimt, Cinnamomum ceylanicum
لقصور Roriander, Coriandrum sativum = القصور
kubbár کتار = Kapernfrüchte, Capparis spinosa
karwiya کرية Kümmel, Carum carvi
l-karwiya l-amya الكروية العمية Dillsamen, Anethum graveolens
kammún كمتون = Kreuzkümmel, Cuminum cyminum
Wollkümmel, Ammodaucus leucotrichus الكمتون الصوفي عُرَّة والمستون العام Wollkümmel الكمتون الصوفي ع
```

الكُوزة المحراوية Muskatnuß, Myristica fragrans
المُوزة المحراوية إلى Paradieskörner, Amomum grana paradisii
المُحَوْدة المحراوية Pfeffer, Piper nigrum
المحافظة الم

"Die vierundvierzig Medikamente" gelten als Drogenmischung par excellence, als Glanzstück und Non plus ultra eines rāṣ 'l-ḥanút. Dabei kommt es nicht darauf an, daß — wie im vorliegenden Falle — tatsächlich genau 44 Substanzen miteinander kombiniert werden, doch muß die Zahl annähernd stimmen².

Als magische Zahl spielt "44" in der Volksmedizin und Drogenkunde eine große Rolle. Sie wird häufig redensartlich erwähnt und hat hier allem Anschein nach die Stelle der sonst üblichen Zahl "40" eingenommen<sup>3</sup>.

Zur Verwendung der 44 Medikamente wurden folgende Angaben gemacht: Alle Drogensubstanzen werden zusammen in den Mörser gegeben und sehr fein zerstoßen. Dann kauft man ein junges Huhn, das noch nie Eier gelegt hat, tötet es vorschriftsmäßig, rupft es, entfernt die Innereien und füllt es mit der Drogenmischung. Die Öffnung wird zugenäht und das Huhn im Spezialtopf für Fleisch gekocht.

Verzehrt wird es von Menschen, die sich von magischen Krankheiten betroffen glauben, speziell von Frauen, denen Kinder versagt geblieben sind. Das Mittel wird jedoch nicht nur als fruchtbarkeitsfördernd betrachtet, sondern auch als stark aphrodisierend, weswegen es für schwangere Frauen unter allen Umständen verboten ist.

Nr. 2: ṛấṣ "l-ḥanút

راس الحنوت

lekbába l-həndiya الكبابة الهندية Früchte von Ficus sp.4
lisán ˈt-tir لطير Eschensamen, Fraxinus excelsior
l³msáh³ən المساخن Eruciferen-Samen, wahrscheinlich von Brassica sp.5

- <sup>1</sup> Nähere Beschreibungen und Erläuterungen zu den einzelnen Drogen findet man jeweils unter dem entsprechenden arabischen Stichwort.
- $^2$ Vgl. dazu entsprechend die unter Nr. 16 beschriebene Mischung der sieben Medikamente, l-'ašúb' s-sób'a العشوب السبعة.
- <sup>3</sup> So sagt man z.B., wenn man auf die magischen Qualitäten des Wiedehopfs hinweisen will "er ist gegen 44 Krankheiten zu gebrauchen". (Siehe auch Stichwort hudhud هناها). Spricht man über Drogen allgemein, wird häufig behauptet, es gäbe insgesamt nur 99 wirksame; davon seien 44 zum Essen, 7 in der Tasche zu tragen und die restlichen brauchbar als Räuchermittel.
  - <sup>4</sup> Nähere Angaben dazu unter Stichwort الكيانة الهندية.
  - 5 Vgl. dazu Stichwort اشكنبوت.

Die Mischung gilt als Mittel gegen Rheumatismus. Sie wird pulverisiert in ein Huhn gegeben, das nach tāžin-Weise zubereitet wird. Das Gericht muß abends vor dem Zubettgehen gegessen werden; nachts stellt sich dann eine hohe Temperatur ein und am Morgen sind die rheumatischen Beschwerden verschwunden.

```
Nr. 3: rás "l-hanút
```

راس الحنوت

údn "l-ḥallút أدن الحلتون Wurzelstückchen einer Hahnenfußart, wahrscheinlich Ranunculus muricatus

azir ازير Rosmarin, Rosmarinus officinalis

harmól حرمل = Harmel, Samen von Peganum harmala

hálba == Bockshornkleesamen, Trigonella foenum graecum

r-ṛṣḥán الريحان — Myrtenblätter, Myrtus communis

zärrę ar l'-harwá' زرّيعة الخروع Früchte des Keuschlammstrauches, Vitex agnus

šānúž شانوج Schwarzkümmel, Nigella sativa

q sbor قصبور = Korianderkörner, Coriandrum sativum

lekbába l-həndíya الكيابة الهندية Früchte von Ficus sp.

Wie die vorhergehende Mischung ist auch diese Komposition als Mittel gegen Rheumatismus in Gebrauch. Wiederum wird sie im Mörser zerstoßen und als Füllung in ein Huhn getan, das als Abendmahlzeit zubereitet wird. Unmittelbar nach dem Essen geht der Kranke zu Bett und erwacht am Morgen beschwerdefrei.

# Nr. 4: ṛāṣ ʾl-ḥanūt

azir ازير Rosmarin, Rosmarinus officinalis

hálba حلة Bockshornkleesamen, Trigonella foenum graecum

zarrę́ at "l-ḥarwá وَرَيْعِهُ الْحُرُوعِ Früchte des Keuschlammstrauches, Vitex agnus castus

مَنْ الدَّجَاجَة Cruciferen-Samen wahrscheinlich von Brassica sp.

a spór قصبور = Korianderkörner, Coriandrum sativum

lekbába l-həndiya الكبابة الهندية Früchte von Ficus sp.

lisan t-tir لسان الطبر = Eschensamen, Fraxinus excelsior

Auch diese Mischung wird gegen Rheumatismus verwendet. Nähere Angaben fehlen, doch ist anzunehmen, daß die Gebrauchsweise mit den beiden vorhergehenden korrespondiert.

Nr. 5: təbḫira<sup>6</sup>

azir ازير Rosmarin, Rosmarinus officinalis نسس ٣-nás أم الناس Kolophoniumstücke, Harz von Pinus halepensis إلى إن الناس Kolophoniumstücke, Harz von Pinus halepensis إلى إن الناس Harz von Pinus halepensis إلى إن الناس Laubmos الريحان المناط Laubmoos المناط المناط المناط Schwefelbröckchen عنبر عند البحر Schwefelbröckchen المناط المن

Dazu verschiedenartige Wurzel- und Stengelstücken und eine dunkle, brennbare, mineralische Substanz.

Diese, in ihrer Art typische Räuchermischung, soll—im məžmār verbrannt—gegen alle Arten magischer Erkrankungen wirksam sein und außerdem ein Schutz- und Gegenmittel für *l-ḥība* النبية, Unglück, darstellen.

Nr. 6: bˇnṣåṛ

المناسطة ال

Dazu Stengel- und Wurzelfragmente unbestimmbarer Herkunft und Art.

Mit der Bezeichnung b'nṣâṛ¹¹, = "mit Sieg", wird auf die Eigenschaft dieser Räuchermischung hingewiesen: sie soll siegreich lkull måṛḍ لكل مرض, gegen alle Krankheiten, sein. Hauptbestandteil sind die kleinen Eucalyptusfruchtkapseln, die in Verbindung mit Glimmer in vielen Drogenmischungen vorkommen, die zu magischen Zwecken verbrannt werden.

 $\operatorname{Nr.} 7\colon tfar{u}sar{t}ba$  تفوسيخة

harmál حرمل Harmel, Peganum harmala šábba شبة = Alaun fāsúh فسوخ = Ammoniacum, das Gummiharz von Ferula communis

Eine solche Räuchermischung gilt als besonders gutes Gegenmittel für jede Art Schaden, den man durch magische Vergiftung,  $t\tilde{u}k\tilde{a}l^{12}$ , erleiden kann.

- <sup>6</sup> Näheres zu تبخيرة siehe auf S. 25.
- <sup>7</sup> Siehe dazu Stichwort السنبل.
- <sup>8</sup> Erläuterung unter Stichwort الكيمة.
- 9 Nähere Beschreibung unter Stichwort دم الاخوة.
- 10 Vgl. dazu Stichwort عود الدفلة.
- <sup>11</sup> Vgl. dazu Stichwort بنصر auf S. 145.
- <sup>12</sup> Zu túkāl siehe Ausführungen auf S. 27.

tfüsīḥa 213

Nr. 8: tfūsīḫa

Es handelt sich um eine magische Mischung, die im Feuer des məžmār verbrannt wird als magisches Gegenmittel. Spezifiziertere Angaben wurden nicht gemacht.

#### Nr. 9

الغضة العنصة Gallapfel von Quercus infectoria
الغضة Gallapfel von Quercus infectoria
الغضة العنصة Gallapfel von Quercus infectoria
الغضة العنصة العنصة helle Wurzelstücke, (?)
المحقود السخس Ammoniacum, Gummiharz von Ferula communis
الكمتون الصوفي Wollkümmel, Ammodaucus leucotrichus
الكمتون الصوفي Wollkümmel, Ammodaucus leucotrichus
الكمتون الصحاوية Paradieskörner, Amonum grana paradisii
عثر الطيب Ttib عثر الطيب Muskatnuß, Myristica fragrans

Eine große Anzahl magischer Mittel, speziell auch Drogenmischungen, richten sich gegen Impotenz oder Leistungsschwäche des Mannes. Stets nimmt man als Ursache böswillige magische Manipulationen an, die aus Eifersucht, Neid oder Rachsucht vorgenommen wurden; der arab. Terminus ist  $tq\hat{a}f$  Lat ein Mann das Unglück,  $mt\hat{a}qqef$  (= ,,beschlagnahmt'') zu sein, kann man seine Gesundung z.B. durch die oben aufgeführte Drogenkombination herbeiführen. Sie wird entweder pulverisiert und mit Olivenöl gemischt eingenommen, oder aber als  $t \ni bh\hat{t}ra$  verbrannt.

#### Nr. 10

hább t gərrī حبة كُرَى Samen vom Smyrnerkraut, Smyrnium olusatrium səbqála سيقالة — Rizinussamen, Ricinus communis

<sup>13</sup> Vgl. dazu Stichwort تفوسيخة البحر.

<sup>14</sup> Vgl. dazu Stichwort الزعتر. 15 Vgl. dazu Stichwort المركول.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Vgl. dazu die Ausführungen von Westermarck 1926, I, S. 571f. Siehe auch Ubach/Rackow 1923, S. 35.

```
s-sákta الساكتة المسكوتة Coripitalen-Samen (u. U. gemischt mit Mohnsamen) الساكتة المسكوتة على = Coripitalen-Samen (u. U. gemischt mit Mohnsamen) عزوة تعالى المنافعة على = Glimmer = نصر = Glimmer
```

Wenn ein Mann seine Frau nicht liebt, greift diese zu einer Drogenmischung aus den genannten Bestandteilen, die sie als Räuchermittel ins Feuer des možmår wirft. Zur Intensivierung der erwünschten Wirkung, empfiehlt es sich, die Substanzen zuvor in ein Stückehen Stoff zu wickeln, das mit Sperma getränkt ist. — Ist alles zusammen verbrannt, legt der Mann mit Sicherheit seine Gleichgültigkeit ab.

#### Nr. 11

```
azir أزير Rosmarin, Rosmarinus officinalis

hább ar-ršád حبّ الرشاد Samen der Gartenkresse, Lepidium sativum

r-rṣḥán الريحان Myrte, Myrtus communis

skənzbir اسكنجير Ingwer, Zingiber officinale

'arág 'l-'ášba عود النوار Sarsaparillawurzel, Smilax officinalis

'ád 'n-nūwár عود النوار Nelken, Eugenia caryophyllata
```

Diese Mischung gilt als besonders geeignet, die sexuelle Leistungsfähigkeit des Mannes zu erhöhen.

Folgende Art der Verwendung soll bei Ermüdungserscheinungen von hervorragender Wirkung sein: Man zerstößt alle Komponenten im Mörser, mischt das Pulver mit Honig und nimmt die Medizin regelmäßig sieben Tage lang ein. Während dieser Zeit ist kultische Reinheit zu beobachten, u.a. ist also jeder eheliche Kontakt untersagt. Nach Beendigung der Kur ist der Erfolg sieher.

#### Nr. 12

بِهُ كُرَى بِهُ Abb t gərrī جَبَةٌ كُرَى Samen vom Smyrnerkraut, Smyrnium olusatrium s-sākta l-m skúta الساكنة المسكوتة Coripitalen-Samen und Papaver-Samen səbqála سبقالة Rizinus, Samen von Ricinus communis

Die Mischung wird zum Liebeszauber verkauft und folgendermaßen verwendet: Alle Bestandteile werden im Mörser gründlich zerstoßen und anschließend in ein feines Sieb gegeben. Nach dem Aussieben werden die gröberen Bestandteile weggeschüttet, das Pulver aber derjenigen Person, deren Liebe man zu erregen wünscht, unter das Essen gemischt.

<sup>17</sup> Vgl. dazu Stichwort الساكتة المسكوتة.

<sup>18</sup> Vgl. dazu Stichwort الغالبة.

#### Nr. 13

ergis ارغيس Wurzelteile der gemeinen Berberitze, Berberis vulgaris zarniha الزرنيخة Auripigment<sup>19</sup> dorbán غر بان Stachelschweinborste, Hystrix cristatus sokkar qandil السكتر القنديل Kandiszucker العكال Bleiglanz<sup>20</sup>

Wie sich an dem Bestandteil Bleiglanz erkennen läßt, ist die Mischung als Augenmittel in Gebrauch. Sie wird Frauen bei allen möglichen Arten endemischer Augenerkrankungen als bewährtes Mittel angeraten. Zu sehr feinem Pulver zerstoßen, verwendet man das "Medikament" in gleicher Weise wie l<sup>o</sup>khol allein<sup>21</sup>.

#### Nr. 14

 $labz\acute{a}r$  لبزار = Pfeffer, Piper nigrum  $lahd\acute{a}$  = Rotkupfererz, = Rotkupfererz, = Rotkupfererz, = Skanžb\acute{a}r الحديدة الحديدة المحتجير = Ingwer, Zingiber officinale = = Welken, Eugenia caryophyllata = Bleiglanz

Die Mischung wird als gutes Mittel gegen Augenkrankheit empfohlen. Alle Bestandteile werden sehr fein zermörsert und in der üblichen Weise verwendet, d.h. als Augenschminke an die Lidränder gestrichen.

#### Nr. 15

tára تارة Erdmandel, Cyperus esculentus bzáma غزامة Lavendel, Lavandula officinalis r-rēḥān الريحان Myrte, Myrtus communis sənbál سنبل Laubmoos²² qronfəl قرنفل Gewürznelken, Eugenia caryophyllata wárd و دد Rosenknospen, Rosa damascena

Mit dieser Duftstoffmischung werden alle Formen von Kopfschmerzen bekämpft. Das Mittel ist allerdings speziell für Frauen gedacht. Die Komponenten werden pulverisiert und mit Wasser verrührt in die Haare gestrichen.

<sup>19</sup> Vgl. dazu Stichwort الزرنيخة.

<sup>20</sup> Siehe Stichwort الكحل.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Beschreibung siehe Stichwort الكحل.

<sup>22</sup> Siehe dazu Stichwort السنبل.

Nr. 16: l-'ašúb 's-sáb'a

العشوب السبعة

```
hb\acute{a}b \'d-d\acute{a}fla حبوب الدفلة Fruchtkapseln von Eucalyptus \ref{eq:hkima} جبوب الدفلة Muskovit \ref{eq:hkima} \ref
```

Dazu runzlige, glänzend schwarze Samen, die nicht zu identifizieren waren und Stengel- oder Wurzelstückehen unbestimmter Art.

"Die sieben Medikamente" bilden eine Mischung besonderer Art: sie werden als Amulettfüllung verwendet.

Will man die magische Kraft eines Amulettes verstärken oder eine bestimmte Wirkungsweise unterstreichen, bzw. akzentuieren, greift man zu diesem Mittel<sup>28</sup>.

Wie bei der Mischung der 44 Medikamente ist auch hier die Zahl 7 nicht als absolute, sondern als magische Zahl zu werten. Zudem sind verschiedene Kompositionen als l-'ašúb 's-səb'a im Handel, denen nur die Art der Verwendung gemeinsam ist.

#### Nr. 17

```
habbt gərrī حبّة گرى Samen vom Smyrnerkraut, Smyrnium olusatrium dâr الماليان الفلفل الماليان الفلفل المالية المال
```

Eine magische Drogenmischung dieser Art wird weder als Räuchermittel verbrannt, noch als Medikament gegessen, sondern zur Füllung eines Amulettes verwendet. Solche Kombinationen sind beliebt, um die Wirkungsbreite des Amuletts zu vergrößern, oder eine ganz bestimmte Eigenschaft zu intensivieren.

Als Amulett "gefäß" für die vorliegende Mischung wurde die leere Eikapsel eines Rochen, grib t "l-mil كُرية المِل empfohlen³0.

```
23 Vgl. dazu Stichwort عود الدفلة.

24 Vgl. dazu die Stichworte الخكيمة und الخكيمة.

25 Näheres unter Stichwort دم" الاخوة.

26 Siehe dazu Stichwort المكتبوت.

27 Näheres unter Stichwort الكبابة الهندية.

28 Beispiel siehe unter Stichwort.
```

29 Siehe dazu Stichwort الساكتة المسكوتة.

30 Vgl. Stichwort گريبة الميل.

#### LITERATURVERZEICHNIS

- Achundow, Abdul-Chalig: Die pharmakologischen Grundsätze (liber fundamentorum pharmacologiae) des Abu Mansur Muwaffak bin Ali Harawi zum ersten Male nach dem Urtext übersetzt und mit Erklärungen versehen von Abdul-Chalig Achundow.
  - (Historische Studien aus dem Pharmakologischen Institute der Kaiserlichen Universität Dorpat, III) Halle 1893.
- Alarcon y Santon, Maximiliano: Textos árabes en dialecto vulgar de Larache. Madrid 1913.
- Anderson, R. G.: Medical Practices and Superstitions amongst the People of Kordofan.
  - In: Third Report of the Wellcome Research Laboratories at the Gordon Memorial College Khartoum. S. 281–322. Khartoum 1908.
- Balfour, Edward: The Cyclopaedia of India and of Eastern and Southern Asia. Vol. I–III. Graz 1967/68.
  - (Nachdruck der Ausgabe London 1885).

Paris 1921.

- Basset, André: Textes berbères du Maroc. (Parler des Aït Sadden). Paris 1963.
- Basset, René: Les noms berbères de plantes dans le traité des simples d'Ibn el Beïtâr. In: Giorn. d. soc. asiat. ital. XII. Florenz 1899.
- Beaudet, G.: Les Beni M'Guild du Nord. Etude géographique de l'évolution récente d'une confédération semi nomade.
  - In: Revue de Géographie du Maroc. No. 15. S. 4-80. Rabat 1969.
- Beaussier, Marcelin: Dictionnaire pratique arabe-français. Nouvelle édition, revue, corrigée et augmentée par Mohamed Ben Cheneb. Alger 1958.
- Beaussier, Marcelin: Supplément au dictionnaire pratique arabe-français de Marcelin Beaussier par Albert Lentin. Alger 1959.
- Bedevian, Armenag K.: Illustrated Polyglottic Dictionary of Plant Names. Cairo 1936.
- Berendes, J.: Des Pedanios Dioskurides aus Anazarbos Arzneimittellehre in fünf Büchern. Übersetzt und mit Erklärungen versehen von Prof. Dr. J. Berendes. Stuttgart 1902.
- Biarnay, S.: Étude sur les dialectes berbères du Rif. Lexique, textes et notes de phonétique. Paris 1917.
- Biarnay, S.: Notes d'ethnographie et de linguistique Nordafricaines. Publiées par L. Brunot et E. Laoust. Paris 1924.
- Böhner, Konrad: Geschichte der Cecidologie. Bd. 1.2. Mittenwald 1933 und 1935.
- Boulifa, Saïd: Textes berbères en dialecte de l'Atlas marocain. Paris 1908.
- Bouquet, J.: Documents sur la matière médicale indigène dans l'Afrique du Nord.

  In: Bulletin des Sciences pharmacologiques. T. XXVIII. S. 22–36, 73–84.

Brunot, Louis: Notes lexicologiques sur le vocabulaire maritime de Rabat & Salé. Paris 1920.

Brunot, Louis: La mer dans les traditions et les industries indigènes a Rabat & Salé. Paris 1921.

Brunot, Louis: Noms de récipients à Rabat.

In: HESPÉRIS. T. I. S. 111-140. Paris 1921.

Brunot, Louis: Vocabulaire de la tannerie indigène à Rabat.

In: HESPÉRIS. T. III. S. 83-123. Paris 1923.

Brunot, Louis: Noms de vêtements masculins à Rabat.

In: Mélanges René Basset. T. I. S. 87-142. Paris 1923.

(Publications de l'Institut des Hautes-Études Marocaines. T. X.).

Brunot, Louis: La cordonnerie indigène à Rabat.

In: HESPÉRIS, T. XXXIII. S. 227-321. Paris 1946.

Brunot, Louis: Textes arabes de Rabat. II — Glossaire. Paris 1952.

(Publications de l'Institut des Hautes-Études Marocaines. T. XLIX).

Budge, E. A. Wallis: Amulets and Superstitions. London 1930.

Bulit, Dr. —: Notes sur la thérapeutique indigène dans le Sud-marocain. Publiées par Mauran et H. P. J. Renaud.

In: HESPÉRIS. T. II. S. 322-336. Paris 1922.

Canaan, T.: Aberglaube und Volksmedizin im Lande der Bibel. Hamburg 1914. (Abhandlungen des Hamburgischen Kolonialinstituts. Bd. XX).

Casanova, M.: L'étymologie de Damas.

In: Journal Asiatique. T. XIII. S. 134-138. Paris 1919.

Célérier, J.: La transhumance dans le Moyen-Atlas.

In: HESPÉRIS. T. VII. S. 53–68. Paris 1927.

Champault, Dominique: La naissance a Tabelbala (Sahara Algéro-Marocain).

In: Journal de la Société des Africanistes. T. XXIII. S. 87–101. Paris 1953.

Champault, Dominique: Un collier d'enfant du Sahara algéro-marocain.

In: Journal de la Société des Africanistes. T. XXVI. S. 197-209. Paris 1956.

Champault, D. et Verbrugge, A. R.: La main. Ses figurations au Maghreb et au Levant. Paris 1965.

(Catalogues du Musée de l'Homme. Série B: Afrique Blanche et Levant. I).

Champault, Francine Dominique: Une oasis du Sahara Nord-occidental, Tabelbala. Paris 1969.

Charnot, A.: La toxicologie au Maroc. Rabat 1945.

(Mémoires de la Société des Sciences Naturelles du Maroc. Nº XLVII).

Chelhod, J.: La baraka chez les Arabes ou l'influence bienfaisante du sacré.

In: Revue de l'Histoire des Religions. T. CXLVIII. S. 68-88. 1955.

Chenier, M.: The Present State of the Empire of Morocco. Vol. I. II. London 1788. (Reprinted by Johnson Reprint Corporation 1967).

Cherbonneau, M. A.: Définition lexigraphique de plusieurs mots usités dans le langage de l'Afrique Septentrionale.

In: Journal Asiatique. T. XIII. S. 63-70, 537-551. Paris 1849.

Clément-Mullet, M.: Essai sur la minéralogie arabe.

In.: Journal Asiatique. T. XI. S. 5-81, 109-253, 502-522. Paris 1868.

Colin, Georges S.: Notes sur le parler arabe du Nord de la région de Taza.

In: Bulletin de l'Institut Français d'Archéologie Orientale, T. XVIII. S. 33-119. Le Caire 1921.

Colin, Georges S.: Étymologies magribines.

In: HESPÉRIS. T. VI. S. 55-82. Paris 1926.

T. VII. S. 85-102. Paris 1927.

Colin, Georges S.: Noms d'artisans et de commerçants à Marrakech.

In: HESPÉRIS. T. XII. S. 229-240. Paris 1931.

Colin, Georges S.: Rezension von Trabut, Répertoire ...

In: HESPÉRIS. T. XX. S. 92-94. Paris 1935.

Coon, Carleton Stevens: Tribes of the Rif. Cambridge, Mass. 1931.

(Harvard African Studies. Vol. IX).

Cyclopaedia of India siehe: Balfour.

Daumas, E.: La vie arabe et la société musulmane. Paris 1869.

Destaing, Edmond: Étude sur le dialecte berbère des Ait Seghrouchen (Moyen Atlas Marocain). Paris 1920.

Destaing, Edmond: Textes arabes en parler des Chleuhs du Sous (Maroc). Transcription, traduction, glossaire. Paris 1937.

Destaing, Edmond: Vocabulaire français-berbère. Étude sur la tachelhît du Soûs. Paris 1938.

Dietrich, Albert: Zum Drogenhandel im islamischen Ägypten. Eine Studie über die arabische Handschrift Nr. 912 der Heidelberger Papyrus-Sammlung. Heidelberg 1954.

Doutté, Edmond: Merrâkech. Paris 1905.

Doutté, Edmond: Magie & Religion dans l'Afrique du Nord. Alger 1909.

Dozy, R.: Supplément aux dictionnaires arabes. T. 1.2. Leide/Paris 1927.

Dubler, C. E.: La "Materia Medica" de Dioscórides. Transmisión medieval y renacentista. 6 Bde. Barcelona 1952–1959.

Dufougeré, W.: Les matières colorantes végétales employées au Maroc. In: Sur les productions végétales du Maroc, par  $\acute{E}m$ , Perrot et L. Gentil. Chapitre VI. S. 129–140. Paris 1921.

Eichholz, D. E.: Pliny. Natural History. With an English Translation in Ten Volumes. Vol. X. London 1962.

Emily, Shareefa of Wazan: My Life Story. London 1911.

Encyclopédie de l'Islam. Nouvelle édition, établie avec le principaux orientalistes, par B. Lewis, Ch. Pellat et J. Schacht. T. I. Leyde/Paris 1960. T. II. Leyde/Paris 1965.

Enzyklopaedie des Islam. Geographisches und biographisches Wörterbuch der muhammedanischen Völker. Herausgegeben von M. Th. Houtsma, T. W. Arnold, R. Basset und R. Hartmann. Bd. I–IV. Leiden/Leipzig 1913–1934.

Etchécopar, R. D. et Hüe, Fr.: Les Oiseaux du Nord de l'Afrique, de la Mer Rouge aux Canaries. Paris 1964.

[Exportation] L'Exportation marocaine. Une documentation, réunie par les services de l'O. C. E. Casablanca 1960.

Ferrand, Gabriel: Les îles Râmny, Lâmery, Wâkwâk, Komor des géographes arabes, et Madagascar.

In: Journal Asiatique. T. X. S. 433-566. Paris 1907.

Fogg, Walter: A Moroccan Tribal Shrine and its Relation to a Nearby Tribal Market.

In: MAN. Vol. XL. S. 100-104. London 1940.

- Fogg, Walter: The Wares of a Morocean Folk-Doctor.

  In: Folk-lore. Vol. LII. S. 273–303. London 1941.
- Foureau, F.: Essai de catalogue des noms arabes et berbères de quelques plantes, arbustes et arbres algériens et sahariens ou introduits et cultivés en Algérie. Paris 1896.
- Freytag, Georg Wilhelm: Lexicon arabico-latinum. Bd. 1-4. Halle 1830-1837.
- Garbers, Karl: Kitāb kīmiyā' al-'iṭr wat-taṣ'idāt, Buch über die Chemie des Parfüms und die Destillationen, von Ya'qūb b. Isḥāq al-Kindī.

Ein Beitrag zur Geschichte der arabischen Parfümchemie und Drogenkunde aus dem 9. Jahrh. p. C. übersetzt von Karl Garbers.

In: Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes. 30. Band. Leipzig 1948. Gattefossé, J.: Les plantes dans la thérapeutique indigène au Maroc.

In: Sur les productions végétales du Maroc, par Ém. Perrot et L. Gentil. Chapitre IV, S. 73–123. Paris 1921.

Gaudry, Mathéa: La femme Chaouia de l'Aurès. Étude de sociologie berbère. Paris 1929.

Gobert, E. G.: Le pudendum magique et le problème des cauris. In: Revue Africaine. T. XCV. S. 5-62. 1951.

Goichon, A.-M.: La vie féminine au Mzab. Étude de sociologie musulmane. T. I, Paris 1927, T. II., Paris 1931.

Guigues, Pierre: Les noms arabes dans Sérapion "Liber de simplici medicina". Essai de restitution et d'identification de noms arabes de médicaments usités au moyen âge.

In: Journal Asiatique. T. V, S. 473-546. T. VI, S. 49-112. Paris 1905.

Hardy, Georges et Brunot, Louis: L'Enfant marocain. Essai d'ethnographie scolaire. Paris 1925.

Harris, Walter B.: The Nomadic Berbers of Central Morocco.

In: Geographical Journal. Vol. IX, No. 6. S. 638-645. 1897.

Hille, —: Über den Gebrauch und die Zusammensetzung der orientalischen Augenschminke (al-Kuhl).

In: Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft. Bd. V. S. 236–242. 1851.

Hilton-Simpson, M.W.: Some Arab and Shawia Remedies and Notes on the Trepanning of the Skull in Algeria.

In: The Journal of the Royal Anthropological Institute of Great Britain and Ireland. Vol. XLIII. S. 706–721. London 1913.

Hilton-Simpson, M. W.: Some Algerian Superstitions Noted among the Shawia Berbers of the Aurès Mountains and their Nomad Neighbours.

In: Folk-lore. Vol. XXVI, No. III, S. 225-254. London 1915.

Hilton-Simpson, M. W.: Arab Medicine & Surgery. A Study of the Healing Art in Algeria. London 1922.

Höst, Georg: Nachrichten von Marokos und Fes, im Lande selbst gesammelt, in den Jahren 1760–1768. Kopenhagen 1781.

Hoffmann-Burchardi, H.: Bei den Berbern im Hohen Atlas.

In: Merian. Bd. XVI, Heft 9 (Marokko). S. 39-45. Hamburg 1963.

Hoppe, Heinz, A.: Drogenkunde. Handbuch der pflanzlichen und tierischen Rohstoffe. 7. Auflage, Hamburg 1958.

Jackson, James Grey: An Account of the Empire of Morocco and the Districts of Suse and Tafilelt. London 1968.

(Nachdruck der 3. Ausgabe, London 1814).

Jackson, Wilfrid: Shells as Evidence of the Migrations of Early Culture. London 1917.

Jacob, K. G.: Neue Beiträge zum Studium des kaspisch-baltischen Handels im Mittelalter.

In: Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft. Bd. 43. S. 353–387. Leipzig 1889.

Jacob, Georg: Altarabisches Beduinenleben, nach den Quellen geschildert. Berlin 1897.

Joleaud, L.: Le rôle des coquillages marins fossiles et actuels dans la magie berbère.
 In: Homenagem a Martins Sarmento. S. 150-174, Guimarães (Portugal) 1933.
 Joly, A.: L'Industrie à Tetuan.

In: Archives Marocaines. T. 8. S. 196-329. Paris 1906.

Kampffmeyer, G.: Texte aus Fes. Mit einem Text aus Tanger.

In: Mitteilungen des Seminars für Orientalische Sprachen an der Königlichen Friedrich-Wilhelms-Universität zu Berlin. Jahrgang XII. S. 1–32. Berlin 1909.

Kampffmeyer, G.: Weitere Texte aus Fes und Tanger.

In: MSOS. Jahrgang XVI. S. 51-98. Berlin 1913.

Kerharo, J. et Bouquet, A.: Les végétaux condiments de l'Afrique du Nord dans l'alimentation, la thérapeutique et la magie.

In: Acta Tropica. T. 7. S. 315-355. Basel 1950.

Kremer, Alfred: Studien zur vergleichenden Culturgeschichte, vorzüglich nach arabischen Quellen. Wien 1889.

Krieger, Kurt: Studien über afrikanische Kunstperlen.

In: Baessler-Archiv. Bd. XXV, Heft 2. S. 54-103. Berlin 1943.

Kriss, Rudolf und Kriss-Heinrich, Hubert: Volksglaube im Bereich des Islam.

Bd. I: Wallfahrtswesen und Heiligenverehrung. Wiesbaden 1960. Bd. II: Amulette, Zauberformeln und Beschwörungen. Wiesbaden 1962.

Lane, Edward William: An Arabic-English Lexicon, derived from the best and the most copious eastern sources. Book I, Part 1–8. London 1863–1893.

Lane, E. W.: The Modern Egyptians. London 1944.

Laoust, E.: Mots et choses berbères. Notes de linguistique et d'ethnographie, dialectes du Maroc. Paris 1920.

Laoust, E.: Pêcheurs berbères du Sous.

In: HESPÉRIS. T. III. S. 237-264, 297-346. Paris 1923.

Laoust, E.: Curs de berbère marocain. Dialecte du Maroc central, Zemmour-Beni Mtir-Beni Mguild-Zayan-Ait Sgougou-Ichqern. Paris 1928.

Laoust, E.: L'Habitation chez les transhumants du Maroc central: Le tente et le douar.

In: HESPÉRIS. T. X. S. 151-253. Paris 1930.

Laoust, E.: L'Habitation chez les transhumants du Maroc central: La maison.

In: HESPÉRIS. T. XIV. S. 115-218. Paris 1932.

Laoust, E.: Contes berbères du Maroc.

I: Textes berbères du groupe Beraber-Chleuh (Maroc central, Haut- et Anti-Atlas). II: Traduits et annotés. Paris 1949. Lasry, Albert: Histoire de la pharmacie indigène de l'Algérie et son folklore. o. O. 1939.

Laufer, Berthold: Sino-Iranica. Chinese Contributions to the History of Civilization in Ancient Iran. With Special Reference to the History of Cultivated Plants and Products. Taipei 1967.

Leared, Arthur: Marocco and the Moors. Being an account of travels, with a general description of the country and its people. London 1891.

Leclerc, Lucien: Kachef er-Roumoûz (révélation des énigmes) d'Abd er-Rezzaq ed-Djezaïry, ou Traité de Matière Médicale Arabe d'Abd er-Rezzaq l'Algérien.

Traduit et annoté par le Dr. Lucien Leclerc. Paris 1874.

Leclerc, Lucien: Traité des Simples par Ibn el-Beithar.

(Notices et extraits des manuscrits de la Bibliothèque Nationale, Paris).

T. I: Paris 1877. T. II: Paris 1881. T. III: Paris 1883.

Legey, Doctoresse —: Essai de folklore marocain. Paris 1926.

Lens, A. R. de: Pratiques des harems marocains; sorcellerie, medecine, beauté. Paris 1925.

Lenz, Oskar: Timbuktu. Reise durch Marokko, die Sahara und den Sudan. 2 Bde. Leipzig 1884.

Leo Africanus: Johann Leo's des Africaners Beschreibung von Africa. Übersetzt von Georg Wilhelm Lorsbach. Herborn 1805.

(Bibliothek der vorzüglichsten Reisebeschreibungen aus den frühern Zeiten. 1. Band).

Lerchundi, Fr. José: Vocabulario español-arabigo del dialecto de Marruecos. Tanger 1892.

Levey, Martin: The Medical Formulary or aqrābādhīn of al-Kindī. Translated with a study of its materia medica by Martin Levey. London 1966.

Lévi-Provençal, E.: Textes arabes de l'Ouargha. Dialecte des Jbala (Maroc septentrional). Paris 1922.

(Publications de l'Institut des Hautes-Études Marocaines, T. IX).

Lichtenstädter, Ilse: Das Nasīb der altarabischen Qaṣīde.

In: Islamica V. S. 17-96. Leipzig 1932.

Lippmann, E. O. von: Entstehung und Ausbreitung der Alchemie. Bd. 1.2. Berlin 1919. 1931.

Löw, J.: Aramaeische Pflanzennamen. Leipzig 1881.

Lorsbach siehe: Leo Africanus.

Loubignac, V.: Étude sur le dialecte berbère des Zaïan et Aït Sgougou.

1. Section: Grammaire. Paris 1924.

2. & 3. Sections: Textes et lexique. Paris 1925.

(Publications de l'Institut des Hautes-Études Marocaines, T. XIV).

Loubignac, V.: Textes arabes des Zaër. Transcription, traduction, notes et lexique.
Paris 1952.

(Publications de l'Institut des Hautes-Études Marocaines. T. XLVI).

MacDonald, D. B.: Sihr.

In: E. I. Bd. IV. S. 438-447. Leiden/Leipzig 1934.

Maire, René: Flore de l'Afrique du Nord. Paris 1952.

Marçais, W.: Textes arabes de Tanger. Transcription, traduction annotée, glossaire. Paris 1911.

Marçais, W. et Guîga, Abderrahmân: Textes arabes de Takroûna. Transcription, traduction annotée, glossaire.

I: Textes, transcription et traduction annotée. Paris 1925.

Mauchamp, É.: La sorcellerie au Maroc. Paris 1908.

Meakin, Budgett: An Introduction to the Arabic of Morocco. English-Arabic Vocabulary, Grammar Notes etc. London/Tangier 1891.

Meakin, Budgett: The Land of the Moors. A comprehensive description. London 1901.

Meissner, B.: Babylonische Pflanzennamen.

In: Zeitschrift für Assyriologie. Bd. 6. S. 289-298. Leipzig 1891.

Mercier, Henry: Vocabulaires et textes berbères dans le dialecte des Ait Izdeg. Rabat 1937.

Mercier, H.: Dictionnaire français-arabe. Rabat 1945.

Mercier, H.: Dictionnaire arabe-français. Méthode moderne d'arabe parlé marocain. Rabat 1951.

Merner, Paul-Gerhardt: Das Nomadentum im nordwestlichen Afrika. Stuttgart 1937.

(Berliner Geographische Arbeiten. Heft 12).

Meyer, Alphonse: Don précieux aux amis, traitant des qualités des végétaux et de simples. Traduit et annoté par A. Meyer. Alger 1881.

(Journ. de médec. et pharm. de l'Algérie).

Meyerhof, Max: Der Bazar der Drogen und Wohlgerüche in Kairo.

In: Archiv für Wirtschaftsforschung im Orient. Heft 3/4, Berlin 1918.

Michaux-Bellaire, E.: Quelques tribus de montagnes de la région du Habt. Paris 1911.

(Archives Marocaines. Vol. XVII).

Monteil, V. et Sauvage, Ch.: Contribution à l'étude de la flore du Sahara occidental. Paris 1949.

(Notes et Documents de l'Institut des Hautes Études Marocaines. V).

Monteil, V.: Contribution à l'étude de la faune du Sahara occidental. Paris 1951. (Notes et Documents de l'Institut des Hautes Études Marocaines. IX).

Musil, Alois: Arabia Petraea. Bd. III: Ethnologischer Reisebericht. Wien 1908.

Nieuwenhuis, A. W.: Kunstperlen und ihre kulturelle Bedeutung.
In: Internationales Archiv für Ethnographie. Bd. XVI, Heft IV/V. S. 136–153.
1903.

Panetta, —: Pratiche e credenze popolari libiche. Testi in Arabo Bengasino tradotti e annotati. Rom 1940.

Payen, Edouard: Les plantes à parfums dans l'Afrique du Nord.

In: L'Afrique Française, Renseignements Coloniaux. No 6, S. 497–505. 1929.

[Pays] Le pays du mouton. Publication du Gouvernement Général de l'Algérie. Alger 1893.

Anhang: Table alphabétique des noms arabes des principaux végétaux des Hautes-Plateaux et du Sahara algériens.

Poiret, Jean Louis Marie: Voyage en Barbarie ou lettres écrites de l'anciennne Numidie pendant les années 1785 & 1786. T. 1.2. Paris 1789.

Perrot, Émile et Gentil, Louis: Sur les productions végétales du Maroc. Paris 1921.

Perrot, É. et Gattefossé, J.: Drogues animales et minérales indigènes et drogues végétales importées.

In: Sur les productions végétales du Maroc, par E. Perrot et L. Gentil. Chapitre V, S. 125–127. Paris 1921.

Quedenfeldt, M.: Nahrungs- Reiz- und kosmetische Mittel bei den Marokkanern.
In: Verhandlungen der Berliner Gesellschaft für Anthropologie, Ethnologie und Urgeschichte. Jahrgang 1887. S. 241–285. Berlin.

Quedenfeldt, M.: Krankheiten, Volksmedizin und abergläubische Kuren in Marokko. In: Das Ausland. 1891. No 4: S. 75–79. No 5: S. 95–98. No. 7: S. 126–129.

Rackow, Ernst: Beiträge zur Kenntnis der materiellen Kultur NW-Marokkos. Wohnraum, Hausrat, Kostüm. Wiesbaden 1958.

Renaud, H. P. J.: État de nos connaissance sur la médecine ancienne au Maroc.

In: Bulletin de l'Institut des Hautes Études Marocaines. Nr. 1. Paris 1920.

Renaud, H. P. J.: La première mention de la noix de kola dans la matière médicale des Arabes.

In: HESPÉRIS. T. VIII. S. 43-57. Paris 1928.

Renaud, H. P. J. et Colin, Georges S.: Tuḥfat al-aḥbāb. Glossaire de la matière médicale marocaine. Paris 1934.

Renisio, A.: Étude sur les dialectes berbères des Beni Iznassen, du Rif et des Senhaja de Sraïr. Grammaire, textes et lexique. Paris 1932.

Ricard, Prosper: Les métiers manuels à Fès.

In: HESPÉRIS. T. IV. S. 205-224. Paris 1924.

Robichez, Jean: Maroc central. Grenoble/Paris 1946.

Rohlfs, Gerhard: Mein erster Aufenthalt in Marokko und Reise südlich vom Atlas durch die Oasen Draa und Tafilet. Bremen 1873.

Rohlfs, Gerhard: Reise durch Marokko, Übersteigung des großen Atlas. Exploration der Oasen von Tafilet, Tuat und Tidikelt und Reise durch die große Wüste über Rhadames nach Tripoli. Norden 1884.

Rohlfs, Gerhard: Quid novi ex Africa? Cassel 1886.

Ross, Alan C.: Ginger. A Loan-Word Study. Oxford 1952.

Ruska, Julius: Das Steinbuch aus der Kosmographie des Zakarijâ ibn Muḥammad ibn Maḥmûd al-Ķazwînî. Übersetzt und mit Anmerkungen versehen von Dr. Julius Ruska. Heidelberg.

(Beilage zum Jahresbericht 1895/96 der prov. Oberrealschule Heidelberg).

Ruska, Julius: Das Steinbuch des Aristoteles. Mit literargeschichtlichen Untersuchungen nach der arabischen Handschrift der Bibliothèque Nationale herausgegeben und übersetzt von Dr. Julius Ruska. Heidelberg 1912.

Salmon, G.: Sur quelques noms de plantes en arabe et en berbère.

In: Archives Marocaines. Vol. VIII. S. 1-98. Paris 1906.

Schuchardt, H.: Die romanischen Lehnwörter im Berberischen. Wien 1918. (Kais. Akademie der Wiss. in Wien, Phil.-hist. Klasse, Sitzungsberichte. 188. Band, 4. Abhandlung).

Schweinfurt, G.: Arabische Pflanzennamen aus Ägypten, Algerien und Jemen. Berlin 1912.

Seidel, Ernst: Mechithar's des Meisterarztes aus Her "Trost bei Fiebern". Nach dem Venediger Drucke vom Jahre 1832 zum ersten Male aus dem Mittelarmenischen übersetzt und erläutert von Dr. med. Ernst Seidel. Leipzig 1908.

- Seligman, S.: Der böse Blick und Verwandtes. Bd. 1.2. Berlin 1910.
- Sicard, A.: Pratiques médicales, superstitions et légendes de la Commune de Takitount.
  - In: Revue Africaine. T. 55. S. 42-63. Alger 1911.
- Sicard, Jules: Vocabulaire français-arabe. Dialecte Marocain. Paris 1954.
- Sickenberger, E.: Die einfachen Arzneistoffe der Araber im 13. Jahrhundert christlicher Zeitrechnung.
  - In: Pharmazeutische Post. Wien 1891-95.
- Siggel, A.: Arabisch-Deutsches Wörterbuch der Stoffe aus den drei Naturreichen. Berlin 1950.
- Siggel, A.: Decknamen in der arabischen alchemistischen Literatur. Berlin 1951.
- Singer, Hans-Rudolf: Neuarabische Texte im Dialekt der Stadt Tetuan.
  - In: Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft. Bd. 108, Heft 1. Neue Folge Bd. 33. S. 106–125. Wiesbaden 1958.
- Singer, Hans-Rudolf: Grundzüge der Morphologie des arabischen Dialektes von Tetuan.
  - In: ZDMG. Bd. 108, Heft 2. Neue Folge Bd. 33. S. 229-265, Wiesbaden 1958.
- Sobelman, Harvey and Harrell, Richard S.: A Dictionary of Moroccan Arabic: English-Moroccan. Washington 1963.
- Socin, Albert und Stumme, Hans: Der arabische Dialekt der Houwara des Wad Süs in Marokko. Leipzig 1894.
- Soden, Wolfram von: Akkadisches Handwörterbuch. Bd. I, A-L. Wiesbaden 1965. Lieferung 10: Wiesbaden 1971.
- Spies, Otto: Beiträge zur medizinisch-pharmazeutischen Bibliographie des Islam. In: Der Islam, 44. Bd., Berlin 1968, S. 138–173.
- Steingass, F.: Persian-English Dictionary. Including the arabic words and phrases to be met with in persian literature. London 1947.
- Steinschneider, Moritz: Heilmittelnamen der Araber.
  - In: Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes. Bd. XI. S. 259–278. Wien 1897. Bd. XII. S. 1–20. Wien 1898. Bd. XIII. S. 76–94. Wien 1899.
- Strohl, Jean: Promenade d'un naturaliste a Figuig.
  - In: Bulletin Société de Geographie d'Alger et de l'Afrique du Nord. T. 28. S. 341-356. Alger 1923.
- Stumme, Hans: Handbuch des Schilhischen von Tazerwalt. Grammatik Lesestücke Gespräche Glossar. Leipzig 1899.
- Trabut, L.: Répertoire des noms indigenes des plantes spontanées, cultivées et utilisées dans le Nord de l'Afrique. Alger 1935.
- Troin, J. F.: Observations sur les souks de la région d'Azrou et de Khénifra.

  In: Revue de Géographie du Maroc. No 3-4. S. 109-120. Rabat 1963.
- Tschirch, A.: Handbuch der Pharmakognosie. 3 Bde. Leipzig 1909-1923.
- Ubach, Ernst und Rackow, Ernst: Sitte und Recht in Nordafrika. Stuttgart 1923. (Quellen zur ethnologischen Rechtsforschung. Bd. I).
- Ullmann, Manfred: Die Medizin im Islam. Leiden/Köln 1970. (Handbuch der Orientalistik. Ergänzungsband VI, 1).
- Ullmann, Manfred: Wörterbuch der klassischen arabischen Sprache. In Verbindung mit Anton Spitaler bearbeitet von Manfred Ullmann. Wiesbaden 1970.
  - (Herausgegeben durch die Deutsche Morgenländische Gesellschaft).

Uplegger, Helga: Djellāba und Lithām. Zur Verschleierung der arabischen Frau in Marokko.

In: bustan. Heft 2/1968. S. 22-26. Wien.

Viré, F.: Index des noms arabes et berbères.

In: ETCHÉCOPAR/HÜE, Les Oiseaux du Nord de l'Afrique. Paris 1964.

Walker, John: Folk Medicine in Modern Egypt; being the relevant parts of the tibb al-rukka or Old Wives' Medicine of 'Abd al-Raḥmān Ismā'īl. London 1934.

Warburg, Otto: Die Pflanzenwelt. Bd. I. II. III. Leipzig/Wien 1913, 1916. 1922.

 $\it Wehr, Hans:$  Arabisches Wörterbuch für die Schriftsprache der Gegenwart. Leipzig 1956.

Wellhausen, J.: Reste arabischen Heidentums. Berlin/Leipzig 1927.

Westermarck, E.: The Magic Origin of Moorish Designs.

In: The Journal of the Anthropological Institute of Great Britain and Ireland. Vol. XXXIV. S. 211–222. London 1904.

Westermarck, E.: Marriage Ceremonies in Morocco. London 1914.

Westermarck, E.: Ritual and Belief in Morocco. Vol. 1.2. London 1926.

Westermarck, E.: Survivances paiennes dans la civilisation mahométane. Paris 1935. (Traduction française par Robert Godet).

Wiedemann, E.: [Stichwort] al-Kuhl.

In: E. I., Bd. II. S. 1190-1191. Leipzig/Leiden 1927.

<sup>\*</sup> Die Literatursammlung wurde 1973 abgeschlossen.

# INDEX ARABISCHER WÖRTER

|                   | 1                     | 102                         | إذرى      |
|-------------------|-----------------------|-----------------------------|-----------|
| 31                | ابزار                 | 36                          | ازكن      |
| 32                | ابلالوز               | 36, 87                      | ازوكتى    |
| 44                | ابن الرزطم            | 146                         | أزكزة     |
| 46                | ابن نعہان             | 156                         | إزم       |
| 44                | ابو رشتم              | 37, 108, 209, 211, 212, 214 | ازير      |
| 53                | احبر                  | 80                          | اس        |
| 37                | احمرى                 | 91                          | اسرغنت    |
| 32, 33            | ادّاد                 | 154                         | إسغ       |
| 173               | أداد                  | 94                          | اسكنجبير  |
| 34                | ادن                   | 31                          | إسوفار    |
| 34, 209, 211      | ادن الحلّوف           | 100                         | اشكنبوت   |
| 34                | اذن                   | 107                         | اطر يلان  |
| 34                | اذن الحروف            | 106                         | اعرعر     |
| 34, 107           | اذن الحلّوف           | 39                          | افساس     |
| 209               | الأربعة و اربعين عشبة | 54                          | اكحل      |
| 35, 187, 197, 215 | إرغيس                 | 27                          | اکل       |
| 82                | ارڤان                 | 27                          | اکّل      |
| 82                | ارثحان                | 176                         | ٳػٛؽۮڔ    |
| 158               | أر وكُن               | 7                           | اڭلموس    |
| 173               | أروى                  | 39                          | ٳػٛڹۮڛ    |
| 41                | ازاز                  | 3, 5                        | اڭوراى    |
| 188               | <b>أ</b> زر <b>ن</b>  | 40, 209                     | إلّان     |
| 3                 | ازرو                  | 42, 212, 213                | امّ الناس |
| 35, 107, 194, 209 | ازرود                 | 58                          | انيسون    |

| 166               | أهقر            | 11           | بلغة        |
|-------------------|-----------------|--------------|-------------|
| 34                | اودن الحلّوف    | 132          | بلفاف       |
| 123               | إورم            | 32           | بلواز       |
| 5                 | ايفران          | 92           | بنج         |
|                   |                 | 145, 212     | بنصر        |
| ب                 |                 | 46, 85       | ين نعيان    |
| 161, 160          | الباز           | 178          | بن الهُدهُد |
| 46, 85            | بالنعان         | 146          | بو درسة     |
| 25                | بخر             | 146          | بو درس      |
| 25, 153, 172      | بخود            | 145          | <b>ب</b> ول |
| 145               | بې<br>بخوش      | 132          | بو لفاف     |
| 93, 145           | البخوشة البوّلة | 174          | بومة        |
| 35                | بر باريس        | 147          | البوة       |
| 52, 129, 145, 158 | البرد           | 147          | البوية      |
| 43                | برز             | 161          | بيزان       |
| 43, 44            | برزطم           | 146          | پیض نعام    |
| 17                | بركة            | 46           | بن نعمان    |
| 31                | بزار            | 47, 209      | بيض الغول   |
| 31                | بزر             | 147          | لُبية       |
| 44                | بسباسة          |              |             |
| 141               | بستالي          |              | ت           |
| 141               | بسطالي          | 147          | וו          |
| 141               | بسطلية          | 147          | تات         |
| 44                | بسيبسة          | 147          | تاتة        |
| 45                | بشنيخة          | 48, 194, 215 | تارة        |
| 5                 | بقريت           | 122          | تارو بيات   |
| 11                | بلاغي           | 122          | تارو بية    |
| 32                | بلالوز          | 91           | تاسرغنت     |
| 81                | بلايدو ر        | 91           | تاسرغينت    |
| 46, 85            | بلّعہان         | 39           | تاغندست     |
|                   |                 |              |             |

|               | Index arabis   | scher Wörter | 229            |
|---------------|----------------|--------------|----------------|
| 117, 118      | تافر يفرا      | 49           | تكوت           |
| 48, 49        | تافغا          | 160          | تكوك           |
| 48, 49        | تافغيت         | 147          | محبیش          |
| 117           | تافيفرا        | 3, 105       | تمحضيت         |
| 3             | تافيلالت       | 50           | تمر            |
| 49            | تا كوت         | 142          | التمر المجهول  |
| 25, 158, 212  | تبخيرة         | 50           | تمر هندی       |
| 45            | تبشنة          | 50, 209      | التمر الهندية  |
| 178           | التبيب         | 149          | تمزل <i>ت</i>  |
| 39            | تجنطيست        | 168          | تملّال         |
| 37            | تدقة           | 183          | التنكار        |
| 145           | ترقَباس        | 183, 184     | توتيا          |
| 122           | ترو بية        | 183, 185     | توتية          |
| 195           | تزلت           | 183          | ت <i>وت</i> ية |
| 91            | تسرغنت         | 183          | توتية بيضاء    |
| 10, 11        | تشامير         | 183          | توتية زرقاء    |
| <b>7</b> 5    | تشيط           | 91           | توسرغنت        |
| 47            | تفاح الجنّ     | 91           | توسرغينت       |
| 63            | تفر ز زت       | 174          | توشت           |
| 63            | تفر زيزت       | 101          | توف الطلبة     |
| 40, 41        | تفسوت          | 27, 62       | توكال          |
| 48, 209       | تفغة           | 43           | التوكل         |
| 149           | تفللست         | 51, 78, 145  | تومة           |
| 119, 212, 213 | تفوسيخة        | 64           | تونية          |
| 150, 213      | تفوسخة د البحر | 39           | تيقندست        |
| 213           | تقاف           |              |                |
| 160           | ؿ<br>تڤوق      |              |                |
|               |                |              | <u>ش</u>       |

تكاوت

50 تڭاوت

51

ثمر هندی

ثوم

49

49

| €                     |                  | 7                     |               |
|-----------------------|------------------|-----------------------|---------------|
| 52, 53, 55, 68        | الجاوى           | 5                     | الحاجب        |
| 105                   | جاوی ابیاض       | 64                    | حاجة          |
| 52, 53                | الجاوى الأحمر    | 68                    | حاق           |
| 52, 54, 65            | الجاوى الأكحل    | 24                    | حانوت         |
| 52, 55                | جاوی مکّاوی      | 66, 67                | حاريق         |
| 5                     | الجحجوح          | 58                    | حبّة حلاوا    |
| 127                   | جرفة             | 57, 58, 209           | حبّة حلاوة    |
| 56                    | جعاد             | 58                    | حبة حلوة      |
| 56                    | الجعدة           | 59                    | حب الراس      |
| 56                    | جعيدة            | 59, 209               | حبّة الراس    |
| 10                    | جلابة            | 98                    | الحبّة السودا |
| 56, 57                | جلجلان           | 57, 60, 108, 209, 214 | حبّ الرشاد    |
| 58                    | جلجلانية         | 61                    | حب الصنوبر    |
| 173                   | جلد              | 61                    | حبّة الصنوبر  |
| 153                   | جلد الديب        | 62, 214, 216          | چَبّة كُرّى   |
| 168                   | جلد الغزال       | 62, 213               | حبّة الكُرّى  |
| 17                    | <br>جن           | 100                   | حبّ المشابك   |
| 92                    | جنجاث            | 62, 63                | حب الملوك     |
| 56, 59, 140, 141, 209 | جنجلان           | 62, 63                | حبّة الملوك   |
| 17                    | جنون             | 112, 216              | حبوب الدفلة   |
| 136                   | جوز بوا          | 63, 64                | حدج           |
| 135                   | جوزة السحراوية   | 63, 64, 72            | حدجة          |
| 135                   | جوزة السحروية    | 177                   | حدهد          |
| 135                   | جوزة صحراوية     | 184, 215              | حديدة حمرة    |
| 136                   | الجوزة الصحراوية | 185                   | حديدة زرقاء   |
| 49                    | جوز الطرفا       | 184, 185              | حديدة زرقة    |
| 136                   | جوزة الطيب       | 66, 67                | حرايق         |
| ₹                     |                  | 147                   | حرباء         |
| 11                    | چمر              | 60                    | حرف           |

| Index | arabischer | Wörter |
|-------|------------|--------|

| 66                              | حرق       | 103              | حنوش                                 |
|---------------------------------|-----------|------------------|--------------------------------------|
| 96                              | حرم       | 80               | حنوط                                 |
| 54, 65, 119, 209, 211, 212, 213 | حرمل      | 71               | حينطيط                               |
| 65                              | حرملة     | 62               | حية                                  |
| 67                              | حريق      |                  |                                      |
| 66                              | ~<br>حريق | خ                |                                      |
| 67                              | "<br>حريڨ | 73               | خالنجان                              |
| 67                              | حرّ يڤة   | 72               | خاولنجان                             |
| 66                              | الحريكة   | 51, 72, 78, 209  | خدنجال                               |
| 67                              | حسابن     | 74, 88           | خرقوم                                |
| 67                              | حصالابان  | 75               | خرنوب                                |
| 54, 65, 67, 206                 | حصالبان   | 75               | <br>خرو <i>ب</i>                     |
| 67                              | حصي       | 116              | خروب الخنزير                         |
| 68, 69                          | الحك      | 75, 209          | خرّ و بة                             |
| 69                              | حكّة      | 83, 90           | خروع                                 |
| 186, 212, 216                   | الحكيمة   | 75               | خزاما                                |
| 69, 209, 211                    | حلبة      | 75, 76, 209, 215 | خزامة                                |
| 71                              | حلتيت     | 75, 145          | الخزامة الزرقة                       |
| 9                               | حلفة      | 75               | خزامی                                |
| 34                              | حلّوف     | 76               | خزامی زرقاء                          |
| 3                               | الحمّام   | 77               | خشخاش                                |
| 71                              | حنتيت     | 77               | خشخاشة                               |
| 70, 119, 140                    | الحنتيتة  | 149              | -<br>خطیف                            |
| 35                              | حندقوقا   | 149              | خطيفة                                |
| 35                              | حندقوقي   | 208              | خُل                                  |
| 103                             | حنش       | 174              | خلا                                  |
| 63, 71                          | حنضل      | 72               | خلنجان                               |
| 80, 143                         | الحنطة    | 37               | الخليع<br>خميسة<br>الخنفسة البَّوالة |
| 71                              | حنطيط     | 181              | خيسة                                 |
| 63, 71, 72                      | حنظل      | 145              | الخنفسة البوالة                      |

| 232              | Index arak    | oischer Wörter                     |                  |
|------------------|---------------|------------------------------------|------------------|
| 8                | حنيشة         | 24                                 | راص              |
| 5                | الخنيفرة      | 176                                | رجل النسر        |
| 72               | خولنجال       | 154                                | الرخمة           |
| 72               | خولنجان       | 186                                | الردراد          |
| 188, 212         | الخيبة        | 11                                 | ر زَة            |
| 4                | <b>خ</b> يمة  | 42                                 | الرزينة          |
|                  |               | 60                                 | رشاد             |
|                  |               | 60                                 | رشد              |
|                  | 3             | 186                                | رعب              |
| 4, 78            | دار           | 186, 187, 216                      | رعب زعزاع        |
| 78               | دار فلفل      | 155                                | ربّمان           |
| 51, 78, 209, 216 | دار الفلفل    | 155                                | رمّانة           |
| 150, 209         | دبّانة هنديّة | 112, 152, 155, 21                  | رَمَّانة العشق 6 |
| 79               | ديغ الكروش    | 143                                | رمد              |
| 151, 212, 216    | دم الأخوة     | 75                                 | ريبة             |
| 151              | دم الأخوين    | كان 76, 79, 80, 95, 107, 108, 193, |                  |
| 112              | دفلة          | 194, 209, 211, 212, 214, 215       |                  |
| 112              | دفلي          | 167                                | ريش الغراب       |
| 152              | دهر           |                                    |                  |
| 152              | دهر الفكرون   |                                    | j                |
| 9                | دوم           | 41                                 | النّزاز          |
| 153              | الديب         | 155                                | ز بدة            |
|                  |               | 155, 156                           | ر.<br>زبد البحر  |
|                  | ن             | 155                                | زبدة ديال البحر  |
| 150              | ذبّانة الهند  | 187                                | زرنيخ            |
| 153              | ذيب           | 187, 197, 215                      | الزرنيحة         |
|                  |               | 82                                 | زريعة            |
|                  | 3             | 82                                 | زرّیعة ارثّان    |
| 24               | رأس           | 46, 85                             | زريعة باللعمان   |
| 24, 210, 211     | راس الحنوت    | 83, 209, 211                       | زرّيعة الخروع    |

| Index arabischer Wörter | Index | arabischer | Wörter |
|-------------------------|-------|------------|--------|
|-------------------------|-------|------------|--------|

233

سينوج

زريعة الكتّان 84 126 سفا 36, 86, 209, 213 زعتر 117 سفندوليون 87, 88 زعفران 104 سقطرى الزعفران الحر 87, 89, 145, 209 104 سقطلي 88, 89, 209 زعفور 194 سی 116, 214 زغيبة علّو سکّار 201 57, 141 زميطة سكر 92 سگر 94 زنجبيل 201 81 سکران زبيب ليدور 92 سکّر قندیل 83 زيت 187, 197, 201, 215 زیت ارکان 83 سكنجبير 94, 108, 209, 214, 215 زيت بلدية 78 180, 191, 202 السمخ 56 mama 116 سمقالة الساقية الحمرة سنا حرام 163 95 الساكتة المسكوتة 90, 214, 216 سنا حرم 96 سنا مکی 98 سانوج 96 السبع السنيل 156, 157 95, 194, 212, 215 سيقالة 90, 213, 214 سنبل هندي 95 157 سبوعة 105 سندر وس 27 4 سواق 96, 97 سواك 27 سحور سوق 4 100 سخن سوك سذاب 97 123 سداد 91 سرغنت 6 سيدي أدى سرغند 91 5 سرغين سيدي عبد العزيز بن ييفو 91 19 سيدى المخنى 91, 213 سرغينة 5 سيكران سر وال 92, 93, 145 10

سعتو

86

| <u>ش</u>                  |                 | 105           |       | سحة<br>صحة    |
|---------------------------|-----------------|---------------|-------|---------------|
| 100, 216                  | الشان           | 105           |       | صحّة النظر    |
| 98, 209, 211              | شانوج           | 191           |       | صرصار         |
| 131                       | شبت             | 191           |       | صرصال         |
| 131                       | شبث             | 86            |       | صعتر          |
| 100                       | شبك             | 191           |       | الصلصال       |
| 54, 65, 119, 188, 190, 21 |                 | 191           |       | صلصل          |
| 68, 190                   | شب اليمن        | 202           |       | صمغ           |
| 99                        | شجرة بلا ريح    | 202           |       | صمق           |
| 99                        | شجرة سيدنا موسى | 105           |       | صندر وس       |
| 19                        | شرفا            | 191           |       | الصنصال       |
| 78                        | الشريح الكحلة   | 191           |       | صنصل          |
| 79                        | شر یش           | 61            |       | صنوبر         |
| 19                        | شريف            |               | ض     |               |
| 118                       | الشقيقة         | 4             |       | ضار           |
| 10                        | شكارة           | 151           |       | الضبّ         |
| 100, 129, 209, 210, 216   | شكنبوت          | 158, 187, 197 | , 215 | ضر بان        |
| 101                       | شندقورة         |               |       |               |
| 101                       | شندڤورة<br>«    |               | Ь     |               |
| 101, 102                  | شندڭورة         | 78            |       | طجين<br>طكّوك |
| 102                       | شنسقورة         | 160           |       |               |
| 98                        | شنوج            | 11            |       | طاڭية         |
| 98                        | شونيز           | 199           |       | طلق           |
| 102, 103                  | شيح             | 160, 161      |       | طير الحرّ     |
| 103                       | شيحة            | 161           |       | طير الليل     |
|                           |                 | 160           |       | طيكوك         |
| ص                         |                 |               | ظ     |               |
| 104                       | صبر             | 158           |       | ظربان         |
| 104                       | صبر سقطری       | 152           |       | ظهر           |
| 104                       | الصبر السقطلي   | 152           |       | ظهر الفكرون   |

| ع                  |               | 110, 145                    | عود العنبر     |
|--------------------|---------------|-----------------------------|----------------|
| 180                | عاز بة        | 112, 191                    | عود القياري    |
| 180                | عزبة          | 113, 207                    | العود القبارى  |
| 106, 119           | عرعار         | 213                         | عود المسخسر    |
| 106, 107           | العرعر        | 114                         | عود نوار       |
| 107                | عر وق         | 76, 95, 108, 114, 193, 194, | عود النوار     |
| 108                | عر و أع       | 209, 214, 215               |                |
| 107, 108, 214      | عروك العشبة   | 164, 181                    | عين البكّرة    |
| 108                | عروكُ النجم   | 5                           | عين اللوح      |
| 7                  | عشاب          | 175, 203, 306               | عين الموكة     |
| 11                 | عشب           |                             |                |
| 11, 107            | عشبة          | غ                           |                |
| 100, 211           | عش الدجاجة    | 117, 192, 193               | غاسول          |
| 11, 107            | العشوب        | 116                         | الغاسول البلدي |
| 112, 186, 210, 216 | العشوب السبعة | 192                         | غاسول الراس    |
| 89                 | عصفور         | 95                          | الغاسول المسقى |
| 7                  | عطّار         | 116, 214                    | الغالبة        |
| 7                  | عطّارة        | 166                         | الغراب         |
| 7                  | عطّار ين      | 166                         | غربّا          |
| 109                | العفسة        | 166                         | ٠ ـ ن<br>غريب  |
| 109                | عفص           | 154, 168, 174, 177          | الغزال         |
| 109, 213           | العفصة        | 192                         | غسل            |
| 176                | عقاب          | 116, 117, 192, 193, 194     | الغسول         |
| 123                | عكر           | 117                         | غسولت          |
| 116                | علك الفربيون  | 143, 193, 194               | الغسول المستى  |
| 110, 111, 162, 163 | عنبر          |                             |                |
| 111                | عنبر الدور    | ف                           |                |
| 163                | عنيبرة        | 3                           | فاس            |
| 112, 129, 212, 216 | عود الدفلة    | 118, 213                    | الفاسوخ        |
| 74                 | عود الزعفران  | 129, 205, 207               | الفتايل        |

| 236      | Index arabise | her Wörter              |                |
|----------|---------------|-------------------------|----------------|
| 205      | فتل           | 201                     | قاندى          |
| 205      | فتلة          | 170                     | قرجوطة         |
| 205      | فتيل          | 170                     | قرجومة         |
| 123      | فجل           | 58, 141                 | قراشل          |
| 123      | فجيل          | 192                     | قرشال          |
| 137      | فراسيون       | 57, 59, 141             | القريشلة       |
| 118      | فر يفرا       | 134                     | قرطوفة         |
| 117, 209 | فر يفرة       | 125, 126, 209           | القرفة         |
| 118      | فسخ           | 114, 215                | القرنفل        |
| 118, 212 | فسوخ          | 127                     | قسبور          |
| 16       | الفقها        | 127, 209, 211, 212, 213 | قصبور          |
| 16       | فقي           | 189                     | قطران          |
| 16       | فقيه          | 37                      | قلالة          |
| 152      | فكارن         | 191                     | قلم            |
| 152      | فكرون         | 113                     | قہار           |
| 78       | فلفل          | 112                     | قہاری          |
| 120      | فلية          | 201                     | قنديل          |
| 120, 209 | فليّو         | 39                      | قنطاس          |
| 120      | فليوا         | 171                     | قنفذ           |
| 122      | فواة          | 92                      | قنقاط          |
| 122      | فنوة          | 8                       | قياطن          |
| 123, 124 | فيجل          | 8                       | قيطون          |
| 123      | فيجلة الجبلى  |                         |                |
| 123      | الفيجن        |                         |                |
|          |               | ڨ                       |                |
| ق        |               | 134                     | <b>ث</b> رطوفة |
| 125      | قاع قلة       | 171                     | <b>ڤنافد</b>   |
| 125      | قاقل          | 171                     | ڤنفود          |
| 125, 209 | قاقلة         | 8                       | ڤياطن          |
| 125      | قاقلّى        | 8                       | <b>ث</b> يطون  |

| Index  | arabischer  | Wörter     |
|--------|-------------|------------|
| LIIUUA | ar anisomer | A A OT OOT |

|                         | IIIdox di doise          | 3101 44 01 001     | 231              |
|-------------------------|--------------------------|--------------------|------------------|
| 2                       |                          | 46                 | الكُردة          |
| 90, 112, 216            | كبابة                    | 134                | گرطوفة           |
| 112, 129, 210, 211, 216 | الكبّابة الهنديّة        | 97                 | ػۛڔػٛٵع          |
| 130, 145, 209           | الكبّار                  | 173                | گرن              |
| 119, 194, 212, 213      | الكبريت                  | 173                | <b>گ</b> رون     |
| 84                      | كتّان                    | 171, 172           | ڭنفود            |
| 105, 195, 196, 201, 215 | الكحل                    | 155, 172, 212, 213 | كنفود البحر      |
| 130                     | كراو يا                  | 92                 | <b>ثنگیط</b>     |
| 131                     | كراو ية                  | 134                | ڭوز الشرك        |
| 205                     | الكر بيون                | 136, 145, 213      | ڭوز الطيب        |
| 134                     | كرتفة                    | 136, 210           | الكوزة           |
| 79                      | كر وش                    | 135, 145, 210, 213 | الڭوزة الصحراوية |
| 131                     | کروی                     | J                  |                  |
| 130, 131, 209           | الكروية                  | 178                | لآلة تيبيبط      |
| 131, 209                | الكروية العمية           | 52, 67             | لبان             |
| 131                     | الكروية العمياء          | 31, 210, 215       | لبزار            |
| 127                     | كز بارة                  | 22                 | لثام             |
| 127                     | كزبر                     | 78                 | لحم البقر        |
| 127                     | كزبرة                    | 33                 | لدّاد            |
| 127                     | كسبرة                    | 173                | لر وي            |
| 132                     | کمون                     | 41, 42             | لزّاز            |
| 132, 133, 209           | الكمّون                  | 129, 137, 210, 211 | لسان الطير       |
| 133                     | كمّون الإبل              | 41                 | لصاص             |
| 133, 209, 213           | الكمّون الصوفى           | 196                | لكحل             |
| 67                      | كندر                     | 212                | لكلّ مرض         |
| 206                     | كهر با                   | 203, 206           | لوبان            |
| 27                      | كيليق لسحور              | 191                | لوحة             |
| ڠ                       |                          | 82                 | لوز البربر       |
| 169, 216                | كُريبة الميل             | 198                | ليتر ون          |
| 166, 170                | <sup>2</sup> رجومة الجمل | 198                | ليطرون           |

|                   |              |                       | *:               |
|-------------------|--------------|-----------------------|------------------|
|                   | ٩            | 96                    | مسواك            |
| 142               | ماء حية      | 174                   | مش               |
| 143               | ماء الورد    | 174                   | مشاش             |
| 25                | مبخرة        | 174                   | مش الخلا         |
| 41                | مثنان        | 132                   | مشوى             |
| 26                | مجامر        | 138                   | Wasan            |
| 26                | مجاد         | 138                   | مصعلتي           |
| 39                | مجمر         | 10                    | مغارف            |
| 167               | مخّ الغراب   | 10                    | مغرف             |
| 167               | مرارة        | 10                    | مغرفة            |
| 3                 | مراکش        | 71, 139               | مقل ازرق         |
| 196               | مراية        | 196                   | مكحلة            |
| 167               | المرارة      | 3                     | مكناس            |
| 43, 56            | مرض القلب    | 3                     | ملوية            |
| 108               | المرض الكبير | 26, 196               | مهراز            |
| 84                | مرض الملحة   | 26                    | مهواس            |
| 207, 213          | المرثحول     | 9                     | موازن            |
| 137               | ميروت        | 143                   | مورد             |
| 196               | مر ود        | 174, 203              | موكة             |
| 5                 | مر يرت       | 19                    | مولای ادریس      |
| 137               | مريوت        | 19                    | مولای عبد السلام |
| 137               | مريوة        | 5                     | ميدلت            |
| 137, 213          | مريوتة       | 9                     | الميزان          |
| 100, 210          | المساخن      |                       |                  |
| 100               | المسخنة      | ن<br>ن                |                  |
| 138               | مستك         | 57, 59, 140, 141, 210 | النافع           |
| 194               | مسق          | 141, 210              | النافع البستالي  |
| 138               | مسك          | 140                   | ناتة             |
| 105, 138, 141, 21 | مسكة 0       | 108, 109              | نجم              |
| 138               | المسكة الحرة | 154, 176              | النسر            |

| 176                      | نسورة            | ٥                             |            |
|--------------------------|------------------|-------------------------------|------------|
| 112, 119, 186, 199, 200, | النصر 212,       | 174                           | هامة       |
| 214, 216                 |                  | 177, 178, 210                 | هدهد       |
| 200                      | النصر الحرّ      | 177, 178,                     | هدهود      |
| 198                      | نطر ون           | 71, 72                        | هندل       |
| 105                      | نظر              | 50                            | هندی       |
| 177                      | نعاج             | و                             |            |
| 177                      | نعجة             | 173                           | وداد       |
| 168, 176                 | النعجة الصحراوية | 180, 181, 306                 | ودع        |
| 208                      | نعناع            | 180                           | ودع العزبة |
| 141                      | نفعة             | 76, 95, 142, 193, 194, 210, 2 | ورد 15     |
| 177                      | النمر            | 19                            | و زان      |
| 177                      | ثمورة            | 9                             | و زن       |
| 199                      | النور            | 27                            | وكمل       |
| 198                      | نيطر ون          | ی                             |            |
| 208,                     | نيل              | 198                           | اليتر ون   |
| 208                      | نيلة             | <b>2</b> 6                    | اليد       |
|                          |                  | 198                           | اليطر ون   |

# INDEX DER WISSENSCHAFTLICHEN PFLANZEN-NAMEN

| Acacia sp.             | 116      | — ramosus                 | 32          |
|------------------------|----------|---------------------------|-------------|
| — cyclops              | 116      | — teniufolius             | 32          |
| Agave americana        | 104, 117 | Athamanta sicula          | 118, 209    |
| Agropyrum repens       | 108      | Atractylis gummifera      | 32, 33      |
| Aizoon hispanicum      | 117      | Atropa belladonna         | 81          |
| Ajuga chamaepitys      | 101      |                           |             |
| — iva                  | 101      | Ballota sp.               | 66          |
| — pseudo-iva           | 101      | Balsamodendron africanum  | 139         |
| Allium sativum         | 51       | — mukul                   | 139         |
| Aloe sp.               | 104      | Berberis hispanica        | 35          |
| — succotrina           | 104      | — vulgaris                | 35, 215     |
| Aloexylon agallochum   | 112      | Boswellia carteri         | 67          |
| Alpinia officinarum    | 72, 209  | Brassica sp. 100, 209, 21 | 0, 211, 216 |
| Ammi majus             | 45       | Brocchia cinerea          | 134         |
| — visnaga              | 45       | Bunias kakile             | 125         |
| Ammodaucus             |          |                           |             |
| leucotrichus 133,      | 209, 213 | Callitris                 |             |
| Amomum grana           |          | quadrivalvis 10           | 5, 106, 107 |
| paradisii 134, 135,    | 210, 213 | Cannabis indica           | 136         |
| — grandiflorum         | 135      | Capparis brachycarpa      | 130         |
| — granum paradisi      | 125      | Capparis sodata           | 96          |
|                        | 135, 136 | — spinosa                 | 130, 209    |
| - repens               | 125      | Cardopathium corymbosum   | 49          |
| Anabasis aretioides    | 99       | Carthamus tinctorius      | 89, 209     |
| Anacyclus pyrethrum    | 39       | Carum carvi               | 130, 209    |
| — valentinus           | 134      | Caryophyllus aromaticus   | 114         |
| Anethum graveolens 58, | 131, 209 | Cassia acutifolia         | 95          |
| Anthemis cotula        | 134      | — elongata                | 95          |
| Aplophyllum linifolium | 123      | — lanceolata              | 95          |
| — tuberculatum         | 123      | — occidentalis            | 96          |
| Aquilaria agallocha    | 112      | Centaurea seridis         | 49          |
| Aragnia sideroxylon    | 82       | Ceratonia siliqua         | 75, 209     |
| — spinosa              | 82       | Cheirantus farsetia       | 66          |
| Aristolochia sp.       | 43       | Chlamydophora pubescens   | 134         |
| — longa                | 43       | Cinnamomum ceylanicum     | 125, 209    |
| Artemisia abrotanum    | 102      | Citrullus colocynthis     | 63, 71, 72  |
| — herba alba           | 102, 103 | Cordia myxa               | 63          |
| Artemisia judaica      | 102      | Coriandrum                |             |
| — maritima             | 102      | sativum 127, 209, 21      | 1, 212, 213 |
| Asa foetida 70,        | 119, 140 | Coripitalen               | 90, 214 216 |
| Asphodelus sp.         | 32       | Corrigiola                |             |
| — cerasiferus          | 32       | telephiifolia             | 34, 91, 213 |
| — fistulosus           | 32       | Crocus sativus            | 87, 209     |
| microcarpus            | 32       | Croton tiglium            | 62          |
|                        |          |                           |             |

| Cruciferen              | 100           | Lamium                              | 67       |
|-------------------------|---------------|-------------------------------------|----------|
| Cuminum cyminum         | 132, 209      | Languas officinarum                 | 73       |
| Curcuma sp.             | 87            | Laurus nobilis                      | 99       |
| — longa                 | 74            | Lavandula dentata                   | 56       |
| — tinetoria             | 74            | — officinalis 75, 209               | , 215    |
| Cynara acaulos          | 48            | — spica                             | 75       |
| cardunculus             | 68            | — stoechas                          | 101      |
| — scolymus              | 68            | vera                                | 75       |
| Cynodon daetylon        | 108           | Lepidium sativum 60, 209            |          |
| Cyperus esculentus      | 48, 215       |                                     | 4, 85    |
| — rotundus              | 48            | Lonicera arborea                    | 95       |
| Daphne gnidium          | 41, 81        | Magydaris panacina                  | 117      |
| Delphinium staphisagria | 59, 209       | — tomentosa                         | 117      |
| Dracaena draco          | 151           | Mandragora autumnalis 47            | , 209    |
|                         |               | Marrubium alysson                   | 137      |
| Echiochilon fructicosum | 56            | — apulum                            | 137      |
| Elettaria cardamomum    | 125, 209      | — deserti                           | 56       |
| — major                 | 125           | — vulgare 137                       | , 213    |
| — repens                | 125           |                                     | , 134    |
| Eucalyptus sp.          | 112, 216      | Melilotus sp. 35                    | , 209    |
| — virgata               | 112           | — maerocarpa 35                     | , 107    |
| Eugenia aromatica       | 114           | Mentha aquatica                     | 120      |
|                         | 209, 214, 215 | — pulegium 120, 121                 | , 209    |
| Euphorbia lathyris      | 63            | — rotundifolia                      | 151      |
|                         |               | — viridis 121, 131                  | , 208    |
| Farsetia aegyptiaca     | 67            | Mesembryanthemum                    |          |
| Ferula sp.              | 118           |                                     | , 117    |
| — alliacea              | 71            | Musci                               | 95       |
| — assa foetida          | 70            | Myristica fragrans 44, 136, 210     | , 213    |
|                         | 118, 212, 213 | Myrtus communis                     | 01-      |
| *                       | 129, 211, 216 | 79, 209, 211, 212, 214              | , 215    |
| ~                       | 140, 141, 210 | N 1 1 1 C 1                         | 0.5      |
| dulce                   | 141, 142      | Nardostachys fatamansi              | 95       |
| — piperitum             | 140           | Nerium oleander                     | 112      |
| - vulgare               | 140, 141      | Nigella arvensis                    | 98<br>98 |
|                         | 137, 210, 211 | — hispanica                         |          |
| — oxyphylla             | 137           | sativa 98, 209                      | , 411    |
| Heracleum sphondylium   | 118           | Ocimum basilicum                    | 80       |
| Hyoscyamus albus        | 92            | Origanum compactum                  | 86       |
| — niger                 | 92            | Origanum virens                     | 86       |
|                         |               | — vulgare 86, 209                   | , 213    |
| Indigofera tinctoria    | 208           | -                                   | 07.4     |
| Ipomoea hederacea       | 63            |                                     | , 214    |
| Iris albicans           | 111           | — dubium 4                          | 6, 85    |
| — florentina            | 110           |                                     | 6, 85    |
| — germanica             | 110, 111      |                                     | 6, 85    |
| pseudo-acorus           | 111           |                                     | 6, 77    |
| 77 1                    | 0.0           | Pastinaca sativa<br>Peganum harmala | 56       |
| Juglans regia           | 96<br>106     | •                                   | 212      |
| Juniperus sp.           | 105           | 65, 209, 211, 212                   | 40       |
| — oxycedrus             |               | Penicillaria spicata                | 40       |
| phoenicea               | 105, 106      | Pennisetum typhoideum               | , 209    |
| — thurifera             | 106           | Pimpinella anisum 58                | , 200    |

|                                    | ~ .                                      |
|------------------------------------|------------------------------------------|
| Pinus halepensis 42, 61, 212, 213  | Solanum sodomeum 63                      |
| Piper cubeba 129                   | Styrax benzoides 55                      |
| longum 78, 209, 216                |                                          |
| — nigrum 31, 210, 215              | Tamarindus indica 50, 209                |
| Pistacia lentiscus 138, 210        | Tamarix articulata 49                    |
| — terebinthus 54                   | Telephium imperati 91                    |
| Prunus avium 63                    | Tetraclinis articulata 105, 106, 107     |
| cerasus 63                         | Teucrium sp. 56                          |
| Ptychotis 107                      | — chamaepitys 101                        |
|                                    | — polium 56                              |
| Quercus ilex 79                    | Thuya articulata 105                     |
| — infectoria 109, 213              | Thymus sp. 36                            |
| — lusitanica 109                   | — algeriensis 36                         |
| — mirbeckii 109                    | — bleicherianus 86                       |
|                                    | — broussonnetii 86                       |
| Ranunculus aqualitis 46            | — capitatus 86                           |
| - macrophyllus 34                  | — ciliatus 36                            |
| - muricatus 34, 92, 107, 209, 211  | coloratus 36                             |
| Rhaponticum acaule 49, 209         | — fontanesii 86                          |
| Ricinus communis 83, 90, 213, 214  | hirtus 36                                |
| Ridolfia segetum 44                | lanceolatus 86                           |
| Rosa centifolia 142                | - leptostachys 36                        |
| Rosa damascena 142, 210, 215       | — munbyanus 36                           |
| Rosmarinus                         | - satureioides 36                        |
| officinalis 37, 209, 211, 212, 214 | — zygis 36                               |
| Rubia sp. 122                      | Trigonella foenum graecum                |
| — peregrina 122, 123               | 61, 69, 209, 211                         |
| — tinetorum 122, 123               | Triticum repens 108                      |
| Ruta bracteosa 123                 | Tubiflore 39                             |
| — chalepensis 123                  |                                          |
| — graveolens 123, 124              | Urtica dioica 67                         |
| — montana 123                      | pilulifera 67                            |
|                                    | — urens 66                               |
| Santolina rosmarinifolia 56        | 000                                      |
| Satureia thymbra 86                | Valeriana celtica 95                     |
| Senecio sp. 34                     | — tuberosa 95                            |
| Sesamum orientale 56, 209          | Vitex agnus                              |
| Sideritis deserti 56               | castus 83, 90, 209, 211                  |
| Sinapis sp. 100                    | 00, 00, 200, 211                         |
| Smilax officinalis 11, 107, 214    | Warionia saharae 39                      |
| Smyrnium                           | Transmission 39                          |
| olusatrium 62, 90, 213, 214, 216   | Zingiber officinale 94, 209, 214, 215    |
| 02, 00, 210, 21T, 210              | 211g. 1001 Officiality 04, 200, 214, 210 |

## INDEX DER WISSENSCHAFTLICHEN TIER-NAMEN

| Aethechinus algirus  |           | 171 | Lithothamnion sp.      |      | 152  |
|----------------------|-----------|-----|------------------------|------|------|
| Ammotragus lervia    |           | 173 | Luria lurida           | 180, | 181  |
| Aquila sp.           |           | 176 | Lytta sp.              | 150, | 209  |
| Arbacia lixula       | 155, 172, | 212 | — vesicatoria          |      | 150  |
| Athena noctua        |           | 174 | 351 "                  |      | 3.42 |
|                      |           |     | Meloë sp.              |      | 145  |
| Cameleo vulgaris     |           | 147 | Merops apiaster        |      | 146  |
| Camelus dromedarius  | 166,      | 170 | Monetaria sp.          |      | 180  |
| Canis anthus         |           | 153 | Morica savieri         |      | 145  |
| — aureus             |           | 153 | Myotis oxygnathus      |      | 161  |
| Chamaeleo chamaeleon |           | 147 | Machinen negonantamia  |      | 154  |
| Corallium tubipora   |           | 152 | Neophron percnopterus  |      | 104  |
| Corvus corax         |           | 166 | Ovis tragelaphus       |      | 173  |
| Cuculus canorus      |           | 160 | O . To dead from       |      |      |
| Cymatium cutaceum    |           | 164 | Panthera leo           |      | 156  |
| Cypraea lurida       |           | 180 | — pardus               |      | 177  |
| — moneta             |           | 180 | Physeter macrocephalus |      | 162  |
| Eusepia officinalis  |           | 156 | Raja sp.               |      | 169  |
| 1                    |           |     | Sepia officinalis      |      | 155  |
| Falco naumanni       |           | 160 | Serpula sp.            |      | 152  |
| — tinunculus         |           | 160 | borpata sp.            |      |      |
| Felis libyca         |           | 174 | Talparia lurida        |      | 180  |
| Felis silvestris     |           | 174 | Testudo iberica        |      | 152  |
|                      |           |     | Thais haemastoma       |      | 164  |
| Gazella sp.          |           | 168 | Trivia europaea        | 180, | 181  |
| dorcas               |           | 168 | Tyto alba              | 145, | 161  |
| Gyps sp.             |           | 176 | 2300 0000              |      |      |
| Gyps fulvus          |           | 154 | Upupa epops            |      | 177  |
|                      |           |     | Uromastix acanthinurus |      | 157  |
| Hirundo              |           | 149 |                        |      | 152  |
| Hirundo rupestris    |           | 149 | Vermetus sp.           |      |      |
| Hystrix cristatus    | 158,      | 215 | Vultur percnopterus    |      | 154  |

## INDEX DER MINERALBEZEICHNUNGEN

| Alaun 110, 119, 188, 1 Ammonium-Alaun Antimon 1 Antimonglanz Arsenik Arsenoxyd Arsensulfid Arsentrisulfid (siehe auch Auripigment) Auripigment 187, 188, 1 | 188,<br>10, 172, | 190<br>195<br>196<br>188<br>188<br>187<br>187 | Kupferacetat       184         Kupferkarbonat       140, 199         Kupferoxyd       201         Kupfersulfat       183, 184, 185         Kupfersulfid       110         Kupfervitriol       183, 185         Montmorillonit       193, 194         Muskovit       186, 199, 212, 216         (siehe auch Glimmer) |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|-----------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Bleiglanz 184, 195, 1<br>Borax                                                                                                                             | 96, 197,<br>183, |                                               | Natriumbikarbonat 199<br>Natriumkarbonat 198<br>Natron 198, 199                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Cuprit (siehe auch Rotkupfererz)                                                                                                                           | 184,             | 185                                           | Quarz 186, 192, 193, 194, 212                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Dolomit<br>Eisensulfat                                                                                                                                     |                  | 194<br>42                                     | Realgar 187<br>Roteisenerz 32, 185<br>(siehe auch Hämatit)                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Feldspat                                                                                                                                                   |                  | 192                                           | Rotkupfererz 185, 215                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Gips 1                                                                                                                                                     | 98, 199,         | 200                                           | Saponit 194 (siehe auch Seifenstein)                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 112, 119, 170, 199, 200, 2<br>Grauspießglanz                                                                                                               |                  | 216<br>196                                    | Schieferton 192, 194<br>Schwefel 119, 190, 194, 195<br>199, 212, 213                                                                                                                                                                                                                                                |
| Hämatit<br>(siehe auch Roteisenerz)                                                                                                                        |                  | 185                                           | Seifenerde         192, 194           Seifenstein         117, 193, 194           Selenit         200                                                                                                                                                                                                               |
| Illit 1                                                                                                                                                    | 92, 193,         | 194                                           | (siehe auch Gips)                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Kaliglimmer<br>(siehe auch Muskovit)                                                                                                                       | 186,             | 199                                           | Soda         198           Steinsalz         52, 120, 190, 198, 199                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Kaliumbichromat<br>Kaliumdichromat<br>Kaliumhydrogentartrat                                                                                                |                  | 186<br>186                                    | Tinkal 183 (siehe auch Borax) Tonschiefer 191, 192                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Kaolinit                                                                                                                                                   |                  | 191<br>193                                    | Weinstein 186                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

### VERZEICHNIS DER ABBILDUNGEN

#### Karte der untersuchten Gegend

| Abb. | 1: Drogenhändler | beim | Verkauf | eines | Wiedehopfs |
|------|------------------|------|---------|-------|------------|
|------|------------------|------|---------|-------|------------|

Abb. 2: Der soq von Bekrite (Gesamtansicht)

Abb. 3: Der soq von Azrou (Teilansicht)

Abb. 4: Drogenhändler unter seinem Verkaufszelt

Abb. 5: Blick in das Händlerzelt eines 'attār

Abb. 6: Auslage eines Drogenhändlers (Gesamtansicht)

Abb. 7: Auslage eines Drogenhändlers (Ausschnitt)

Abb. 8: fqēh bei der Beratung zweier Frauen

Abb. 9: Drogenhändlerin

Abb. 10: Drogenhändlerin und Kundinnen

Abb. 11: Sortiment einer Drogenhändlerin

Abb. 12: Holzkohlenbecken

Abb. 13: Mörser

Abb. 14: Chamäleon und Dornschwanzechse im Warenangebot des 'attār

Abb. 15: Stachelschwein im Sortiment eines 'attār

Abb. 16: Rabe im Sortiment eines 'attār

Abb. 17: Wiedehopfbälge im Sortiment eines 'attār

Abb. 18: Gänsegeier im Sortiment eines 'attar

Abb. 19: Ausschnitt aus dem Sortiment einer Händlerin: Nußbaumrinde, Lederetui und Holzstäbehen

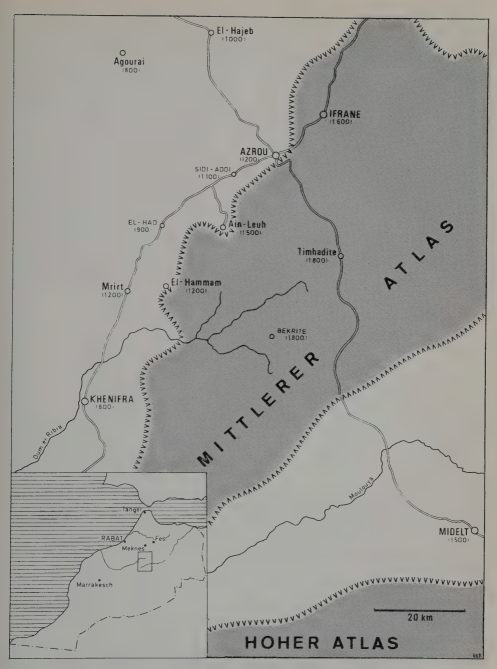
A continued and the second and the s

Control of the contro

Taliumalistaseenad Faluumigete, yoo aastoret Ryntus Firesinas

# ABBILDUNGEN

FRANKING WING



Karte der untersuchten Gegend (Zahlen: Ortshöhe in Metern)





Abb. 1: Drogenhändler beim Verkauf eines Wiedehopfs



Abb. 2: Der  $s\bar{\varrho}q$  von Bekrite (Gesamtansicht)



Abb. 3: Der  $s\bar{\varrho}q$  von Azrou (Teilansicht)



Abb. 4: Drogenhändler unter seinem Verkaufszelt



Abb. 5: Blick in das Händlerzelt eines 'atṭār



Abb. 6: Auslage eines Drogenhändlers (Gesamtansicht)



Abb. 7: Auslage eines Drogenhändlers (Ausschnitt)



Abb. 8:  $Fq\bar{e}h$  bei der Beratung zweier Frauen



Abb. 9: Drogenhändlerin



Abb. 10: Drogenhändlerin und Kundinnen

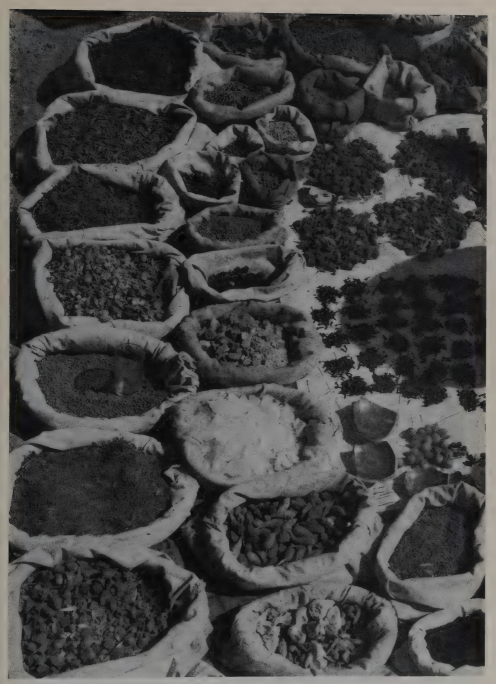


Abb. 11: Sortiment einer Drogenhändlerin



Abb. 12: Holzkohlenbecken



Abb. 13: Mörser



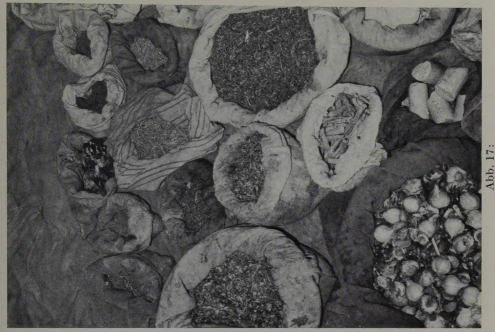
Abb. 14: Chamäleon, tātā, und Dornschwanzechse, ḍəbb, im Warenangebot des 'aṭṭār



Abb. 15 und 16: Tierdrogen im Sortiment eines 'aṭṭār:

oben: Stachelschwein, dorbān unten: Rabe, gurāb





oben Mitte: ein Säckehen mit Wiedehopfbälgen, hudhud



Abb. 18: frisches Exemplar des Gänsegeiers, rahma



Abb. 19: Ausschnitt aus dem Sortiment einer Händlerin: Aufgerollte Nußbaumrinde  $sw\bar{a}k$  zum Reinigen und Polieren der Zähne. Darauf ein verziertes Lederetui  $mk\acute{o}hla$  zum Aufbewahren der Augenschminke  $k\dot{h}\acute{o}l$ . In und neben dem Lederetui Holzstäbchen  $m\acute{o}rw\emph{o}d$  zum Auftragen der Schminke.

## AKADEMIE DER WISSENSCHAFTEN UND DER LITERATUR Veröffentlichungen der Orientalischen Kommission

1 NIKOLAUS POPPE Khalkha-mongolische Grammatik mit Bibliographie, Sprachproben und Glossar · 1951. XII, 188 S., DM 22,—

2 Bertold Spuler Iran in früh-islamischer Zeit Politik, Kultur, Verwaltung und öffentliches Leben zwischen der arabischen und der seldschukischen Eroberung 633 bis 1055 · 1952. XXXII, 656 S., 3 Ktn., DM 66,—

3 Hans Robert Roemer Staatsschreiben der Timuridenzeit Das Šaraf-nāmā des 'Abdallāh Marwārīd in kritischer Auswertung ' 1952. VIII, 224 u. 75 S. pers. Text i. Faks., DM 50,—

- 4 Die Resālä-ye Falakiyyä des 'Abdollāh ibn Moḥammad ibn Kiyā al-Māzandarānī Ein persischer Leitfaden des staatlichen Rechnungswesens (um 1363). Hrsg. von Walther Hinz · 1952. VII, 25 S. dt. Text u. 262 S. pers. Text, DM 46,—
- 5 WOLFBAM EBERHARD u. PERTEV NAILT BORATAV Typen türkischer Volksmärchen 1953, XI, 506 S., DM 56,—
- 6 Johannes Benzing Lamutische Grammatik mit Bibliographie, Sprachproben und Glossar · 1955. VIII, 254 S., DM 40,—
- 7 Mongolische Volksdichtung Sprüche, Lieder, Märchen und Heldensagen. Khalkha-mongolische Texte m. dt. Übersetzung, Einleitung u. Anm. hrsg. von Nikolaus Poppe · 1955. IX, 287 S., DM 40,—
- 8 Šams al-Ḥusn Eine Chronik vom Tode Timurs bis zum Jahre 1409 von Tāğ as-Salmānī (Hs. Lālā Isma'īl Efendi 304). Ins Dt. übertr. und kommentiert von Hans ROBERT ROEMER · 1956. VI, 147 S. dt. Text, 2 Taf., 4 u. 175 S. pers. Text i. Faks., DM 50,—
- 9 Die Fawäh'ih al-ğamāl wa-fawātih al-ğalāl des Nağm ad-dīn al-Kubrā Eine Darstellung mystischer Erfahrungen im Islam aus der Zeit um 1200 n.Chr. Hrsg. u. erl. von Fritz Meier · 1957. XVI, 299 S. dt. Text u. VII, 126 S. arab. Text, DM 66,—
- 10 Die vulgärarabische Poetik al-Kitāb al-'āṭil al-ḥālī wal-muraḥḥaṣ al-ġālī des Ṣafīyaddīn Ḥillī Kritisch hrsg. u. erkl. von Wilhelm Hoenerbach · 1956. VIII, 92 S. dt. Text u. 214 S. arab. Text, 2 Taf., DM 50,—
- 11 Wörterbuch der Tigre-Sprache Tigre - Deutsch - Englisch. Von Enno Littmann und Maria Höfner · In 8 Lfg. zu je 96 S. erschienen, pro Lfg. DM 32,— · 1956-1962. XVI, 768 S., DM 230,—, Ln. DM 265,—
- 12 Das Buch der Gifte des Ğābir ibn Ḥayyān (Hs. Taymūr, Tibb 393 Kairo) Übers. und erl. von Alfred Siggel · 1958. X, 233 S. dt. Text u. 194 S. arab. Text i. Faks., DM 50,—
- 13 Der Kienlung-Druck des mongolischen Geschichtswerkes Erdeni yin tobei von Sagang Sečen Hrsg. von Erich Haenisch · 1959. VIII, 271 S. mongol. Text, DM 34,—
- 14 Die Chronik Hulāṣat at-tawārīḥ des Qāżī Aḥmad Qumī Der Abschnitt über Schah 'Abbās I. Hrsg. und übers. von Hans Müller 1964. X, 127 S. dt., IV, 102 S. pers. Text, DM 48,—
- FRITZ MEIER
   Die schöne Mahsati
   Ein Beitrag zur Geschichte des persischen Vierzeilers. Band 1 · 1963. XII,
   412 S., DM 62,—, Ln. DM 68,—
- 16 GERHARD DOERFER:
  Türkische und mongolische Elemente im Neupersischen
  Unter besonderer Berücksichtigung älterer neupersischer Geschichtsquellen,
  vor allem der Mongolen- und Timuridenzeit
  Bd. 1: Mongolische Elemente im Neupersischen
  1963. XLVIII, 557 S., DM 128,—

17 EWALD WAGNER
Abū Nuwās
Eine Studie zur arabischen Literatur der frühen 'Abbāsidenzeit · 1965. VIII,
532 S., DM 94,—

18 HERIBERT HORST
Die Staatsverwaltung der Großselğüqen und Hōrazmšāḥs
(1038-1231). Eine Untersuchung nach Urkundenformularen der Zeit · 1964.
VIII, 192 S., DM 38,—

19 GERHARD DOERFER
Türkische und mongolische Elemente im Neupersischen
Unter besonderer Berücksichtigung älterer neupersischer Geschichtsquellen,
vor allem der Mongolen- und Timuridenzeit
Bd. 2: Türkische Elemente im Neupersischen "alif bis tā"
1965. VIII, 671 S., DM 140,—

21 Gerhard Doerfer
Türkische und mongolische Elemente im Neupersischen
Unter besonderer Berücksichtigung älterer neupersischer Geschichtsquellen,
vor allem der Mongolen- und Timuridenzeit
Bd. 4: Türkische Elemente im Neupersischen (Schluß) und Register zur Gesamtarbeit
1975. VI, 640 S., DM 162,—

22 Josef van Ess Die Erkenntnislehre des 'Adudaddin Al-Tei Übersetzung und Kommentar des ersten Buches seiner Mawäqif · 1966. XVI 510 S., DM 100,—

23 ELISABETH SCHMITT
Lexikalische Untersuchungen zur arabischen Übersetzung von Artemidors
Traumbuch
1970. VIII, 522 S., DM 64,—

24 RENATE JACOBI Studien zur Poetik der altarabischen Qaşide 1971. XVI, 220 S., DM 68,—

25 ROTRAUD WIELANDT
Offenbarung und Geschichte im Denken moderner Muslime
1971. VIII, 180 S., DM 42,—

26 PETER DRESSENDÖRFER
Islam unter der Inquisition
Die Morisco-Prozesse in Toledo 1575–1610 · 1971. VIII, 172 S., DM 48,—

27 Angelika Neuwirth
'Abd al-Laṭīf al-Baġdādī's Bearbeitung von Buch Lambda der aristotelischen
Metaphysik
1976. XIV, 14\*, 273 S., DM 86,—

28 PAUL MAIBERGER
"Das Buch der kostbaren Perle" von Severus Ibn Al-Muqaffa"
Einleitung und arabischer Text (Kapitel 1-5) · 1972. XVIII, 150 S. dt., 54 S. arab., 4 Abb., DM 38,—

29 Bernd Scherner Arabische und neupersische Lehnwörter im Tschuwaschischen Versuch einer Chronologie ihrer Lautveränderungen · 1977. Ca. 250 S. m. 2 Abb., ca. DM 32,—

30 Walter Farber Beschwörungsrituale an Ištar und Dumuzi Attī Ištar ša ḥarmaša Dumuzi · 1977. XIV, 270 S., ca. DM 36,—

31 HELGA VENZLAFF
Der marokkanische Drogenhändler und seine Ware
Ein Beitrag zu Terminologie und volkstümlichem Gebrauch traditioneller
arabischer Materia medica · 1977. VIII, 245 S., 12 Taf. und 1 Kte. DM 88,—